





#### أولاً سيرة شاه ولي الله الدهلوي، من المولد إلى الوفاة:

1\_ مولده ونشأته.
2\_ عوامل نبوغ شخصيته.
3\_ صفاته ومؤهلاته الدعوية.
4\_ آثاره ووفاته.





ظهر في أواخر القرن السابع عشر الميلادي أحد أكبر سلاطين الدولة الإسلامية الغزنوية في الهند وهو السلطان العالم الفقيه العادل أورنك زيب عالمكيرالذي كان رمزا لإحياء الشريعة الإسلامية في الهند، ولد سنة 1028، كان عالما تقيا وحاكما عادلا وسلطانا قويا حكم الهند 50 سنة، كان غيورا على الشريعة الإسلامية فقد أمر بجمع الفتاوى الهندية في عصره فجعلها بمثابة دستور للقضاء والسياسة، توفي سنة 1118

مولد و نشاة الشاه ولي الله الدهلوي ~\الاهلوك 65 5 189\$7}أ (671 7\*# 9\*1° } \$71 91765 \$507\$68\$\$ ^57\$1\$(~\\$5) 31 2 /e91114 5}1# 31/14 o\*85f1} \$\$73§\$1°}81£}1791703\$f\*1 .5 189\$7} 5 f187} 3 7\$7} 87@1 97° f7 65 19 f3£ \*13 î 671 7#7}† £560'57 f71} 471(\$\foots\text{CD1}\) f (\text{CD1}\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\fints\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\foots\text{\$\finit{\$\frac{\finit\text{\$\foots\text{\$\finit\{\frac{\finit\text{\$\foots\text{\$\frac{\finit\text{\$\frac{\finit\{\frac{\finit\text{\$\frac{\finit\text{\$\frac{\finit\{\frac{\finit\text{\$\frac{\frac\text{\$\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\frac{\

.91\*37}4£11 47]81} ^O@3618\$£560'571. 31 \$507} 9\$9 31 51} 3} ĩ 671 7\*#7}™f1 همس الدين 6''617}19 85° £ } (1"9f) \$\frac{1}{1} \frac{1}{2} \frac^2 \frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1}{2} \f 39}60"6"7}^79f#7}( † \*1255) 9759 65 ^89}17} 1"617}\$6\$7}47]50537°\$5087616£3} 3\*31 \*91571"£}1 + f87}37° 1\*67}31 f7\$3 \$\$7 6516717##7}857 f 3£ \*13- 37\$7}\$ 1# 6"617 51} 3\*31 //\*7d' }\$\$\*71 6 78D\*17\*7 -\$}\$13 }

\$°} 97°f7}\$\$7 7\*#7}71\$}3\*3 65 }13f"#} 37E7} f\*\$37} o\*1887} ¶\*1£17}^70067}^71£117}371\$" 487 "^7f7317\*87}3 1\*67}" ~ f0"#} 6"51 6657} † 9£17} 3 1\*67} 9£\*§6 §f87} 97\*87} 65 3<sup>\*</sup>78£7}3 f#}6"7}л\75507

3§}1919887}†8765ĩ6717\*#7}f\$§ £\$}1 л6§£ 3§}3]for 16°1 л\$1\$ }f91 л97°f7}\$\$7 €7#7}7\$7|1/37 91887 ^7£f \*6\*\$¶f1 "\$17}5]\*£f7}8787 ^75\*37}™f# 655f#1 л^7§f87<mark>1</mark> //375E f#7 3§}191 61\*P》为3 f\*88 f91 ^5£ ¶f#7 6§f} 3§} 191 @1¥"1 31-9f51 \$ f\$7\*\$¥7Ф}1 л51\*57\$7 f7£6"

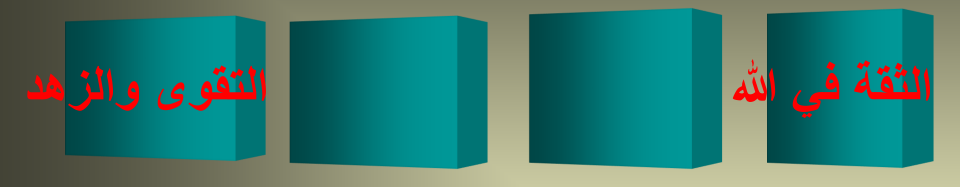


## 8'5 9) 11 8'\*61

كان الإمام شاه وليالله الدهلوي من العلماء الربانيين صوفيا ورعا، جمع بين العلم والسلوك، ولعله لم يوجد مثله في الصوفية المحققين الذين جمعوا بين علمي الظاهر والباطن وتكلموا بعلوم جديدة إلا رجال معدودون

"لم أر مثل الوالد في قوة ذاكرته، لا أقول إنني لم أسمع بمثله لكنني لم أشاهد، وكان -بالإضافة إلى علومه وفضائله- عديم النظير في ضبط مواعيده وتنظيم أوقاته، وكان إذا جلس مجلسه بعد الإشراق لم يغير جلسته ولا يحك جسده ولا يبصق إلى الظهر." عبد العزيز الدهلوي

### صفاته ومؤهلاته



التواضع حب العلماء العلم العلم العلم العلم

# و عات و آتار ه

الم الشاه ولي الله الدهلوي في دهلي في 29 محرم 1179 الموافق لـ 21 أوت 1762 الموافق لـ 21 أوت 1762

أبناؤه وتلاميذه: \_ عبد العزيز الدهلوي \_ رفيع الدين الدهلوي \_ عبد القادر الدهلوي \_ عبد الغني الدهلوي بالإضافة إلى العديد من التلاميذ الذين حافظوا على الدين وأحيوا السنة في الهند.

#### مؤلفاته:

- \_ فتح الرحمن
- \_ المسوى والمصفى شرح الموطا
  - \_ تراجم أبواب البخاري
- \_ عقد الجيد في أحكام الاجتهاد والتقليد
  - \_ الانصاف في أسباب الاختلاف
    - \_ حجة الله البالغة
    - \_ إزالة الخفا عن خلافة الخلفاء
      - فيوض الحرمين

# ثانيا\_ جهود الإمام الدهلوي في الدعوة والإصلاح والإصلاح

1\_ بيئه الدعوية ومشكلاتها. 2\_ أهدافه الدعوية.

3\_ وسائله وأساليبه.

4\_ خصائص دعوته.



### ^717\$7}8"]7\$

عاش الإمام شاه ولي الله الدهلوي في عصر تميز بضعف المسلمين، وتراجع قوتهم وتضعضع سلطانهم في الهند، وقد أشار الدهلوي نفسه إلى سببين رئيسيين لذلك الضعف والتخلف، أولهما: سياسي يتمثل في انتقال الحكم في العالم الإسلامي من الخلافة الراشدة إلى الملك العضوض، وثانيهما: استيلاء الجمود على العقول وموت روح فكري يتمثل الاجتهاد.

ولقد كانت شمس الدولة المغولية في أفول، وكان للعادات والتقاليد الجاهلية في المسلمين صولة وجولة، فكان الدراويش والمشايخ الكاذبون المتصنعون متربعين على دست مشايخهم في رباطهم، جالسين يوقدون الشموع على مقابرهم، وكانت جنبات المدارس ترتج بأصداء الفلسفة والمنطق، وكان التقيد بالنصوص الفقهية والالتزام الحرفي في الفقه والفتاوى شعار كل فقيه ومفت، وكان التحقيق والبحث في المسائل الفقهية جريمة كبرى بحق الدين، وكانت الخاصة فضلا عن العامة جاهلة بمعاني القرآن الحكيم ومطالبه، وأحكام الأحاديث النبوية وإرشاداتها، وأسرار الفقه ومصالحه." سليمان الندوي تاريخ الدعوة الإسلامية في الهناد





# 8"17\$# ]\*1 \$

دعوة توحيد سلفية فهي تشبه دعوة

الشيخ محمد بن عبد الهماب التي قامت في بلاد نجد، وقد تزامنت معها من الناحية التاريخية، غير أنه لم يقم دليل أو شاهد على لقاء بين رائدي الإصلاح والتجابيد في الدعوتين

العناية بالقرآن وعلومه: اعتنى الشاه ولي الله الدهلوي بتدريس القرآن إقراء وتفهيما وتفسيرا، ولأن أكثر المسلمين في الهندلم يكونوا يعرفون اللغة العربية فقد عمد إلى ترجمة القرآن الكريم إلى اللغة الفارسية، فكان كتابه فتح الرحن كتاب هداية لكثير من الهنود، قرب إليهم معاني القرآن الكريم، ثما جعلهم أكثر ارتباطا بكتاب الله.

# الدعوة إلى اتباع السنة والاهتمام منشر على مها كانت علوم السنة تكاد تندرس بالهند قبل مجهره الإمام الدهلوي، فأحياها بالتدريس عاملا هاما في نقا

### إبطال العقائد الشركية والبدع والخرافات: كان

أكثر العلماء يهابون سخط العامة فلا ينكرون العقائلا الشركية والبدع والمنكرات، لكن الإمام الرباني ولي الله الدهلوي كان يستنكر البدع والمنكرات غير مبال بسخط العامة أو عتاب الخاصة، وأخذ يبين للناس أنها منافية للعقيدة وقلم اشتملت شروحه لأحاديث هذا الباب على توضيح المسائل الشرك التي كان الكثير من الناس يقعون فيها. الما

السعى لاصلاح التصوف: كان الدهلوي أعلم الناس في زمانه بالصوفية وطرقها، وأنما في الأصل تزكية النفس والبلوغ بما مرتبة الإحسان، وهذا ما جعله يلاحظ الانحرافات التي وقع فيها المتصوفة افي زمانه، فبيّن انحرافاتهم وأنكر عليهم

- الالتزام بقراءة جزء من القرآن والحديث كل يوم مع فهم المعنى وتدبره وإتباعهما في العقيدة والعمل والحذر من تأويلات المتصوفة في شرح آيات الله. - الدعوة إلى عدم الانخداع بالكرامات التي يدعيها بعض الجهّال من الصوفية ومشايخ الطرق. الاكتفاء بما ورد في الكتاب والسنة من الإحسان والإخلاص في العقيدة والعمل وتطهير المجتمع من داء التصوف المنحرف ومفاسده. - شرح مراتب الإحسان والإخلاص والتزكية في ضوء القرآن والحديث والسيرة.

#### مواجهة الجمود الفقهي والتعصب

المذهبي. المذهب النشار فكرته وآرائه في الفقه أن أخذ "... وكان من تأثير انتشار فكرته وآرائه في الفقه أن أخذ ينقشع غبار التعصب للمذاهب الذي كان متغلغلا في

الأوساط العلمية الهندية، وبدأت العقول تتخلص من ربقة

التقليد الأعمى والجمود على أقوال الفقهاء.." مسعود

الندوي.

# خاتمة

المنظ المنطقة الإسلامية في العصر الحديث في العصر الحديث في العصر الحديث في العصر الخديث في المنطقة الإمام ولي الله الدهلوي ومساعيه المشكورة، فإنه أول من النظريات القديمة واستعرض تاريخ المسلمين وانتقده انتقادا شديدا، في أسباب تقهقر المسلمين وزوال ممالكهم، واستجلى صورة كاملة لنظام الإسلام ورتبه ترتيبا علميا.

لنظام الإسلام ورتبه ترتبه لليه المنشود الذي مهد له النقوم بنفسه بذلك الإصلاح الحقيقي المنشود الذي مهد له الدين قاموا يتح له أن يقوم بنفسه ودعا إليه في كتبه ومؤلفاته، بل الذين قاموا بكتاباته وآرائه الناضجة ودعا إليه في كتبه ومؤلفاته، بل الذين قاموا بالك الإصلاح المطلوب وجاهدوا في سبيله جهادا مبرورا هم رجال من بالك الإصلاح المطلوب وجاهدوا في سبيله جهادا مبرورا هم رجال من في المنابق وتلاميذه وتلاميذ تلاميذه، ممن اغترفوا من بحار أفكاره وارتووا من معنى مصنفاته وكتاباته

https://classroom.google.com/c/ MTc1MjQ0MjU1MDZa













قلت لرجل يكره جمال الدين الأفغاني: ما قيمة التشكيك في انتماء جمال الدين لبلد ما؟ ليكن أفغانيا أو إيرانيا أو سودانيا، فما يستمد الرجل شرفه من وطن ولد فيه إلى الما يسته العظمته من سيرته وتراثه والأصداء البعيدة التي تركها في العالم الإسلامي فأيقظته من سبات. قال: إنه إيراني يستخفي بنحلته الشيعية وراء نسب زائف ومبدأ التقية عند الشيعة يتيح له ذلك قلت: إن أصدقاء جمال الدين وأعداءه نقبوا في أقواله وأفعاله وخطبه وكتبه فلم يروا من تشيع إلا للإسلام والسلف الصالح، ولم يروا نبرة من حماس إلا الإسلام المصلح المسكينة... محمد الغزالي مقال منشور بمجلة الدوحة القطرية 1983.

هناك مؤامرة وهجمة حديثة ضد السي<mark>د جمال الدين، حيث يقولون للمسلمين</mark> العرب والأفغان، بأن السيد كان شيعياً إيرانياً غامضاً، ويقولون للإيرانيين بأن السيد كن أفغانياً سنياً؟ ولكن السيد الحسيني لم يكن إيرانياً ولا أفغانياً ولا مصرياً ولا عراقياً..بل كان عالماً مجاهداً أسد آبادياً وكابلياً وإسلامبولياً كما جاء في تواقيعه المتعددة. لأنه وقف ضد الطفاة في كل مكان وطالب بإقامة الحكم الإسلامي والوحدة الإسلامية، ودعا لنصرة المسلمين أفغانستان والهند ومصر والسودان، والسودان..وفي هذا السبيل نسى السبيد جمال الدين، كل انتساب قومي أو عرقي أو نسبي أو أرضي، ليحقق امتداده في العالم، وثار على التقاليد البالية التي منعت رجل العلم الديني من الخوض في غمار السياسة، لينغمس كلياً في عالمها، باعتبارها أحد الميادين الرئيسة التي يجب أن يجاهد فيها العلماء، وراح يعلنها بالتبالي دعوة كريمة، وصيرخة مدوية تدعو إلى «الإصلاح» و «الوحدة» وهما مفهومان يتلاحمان في شخصيته وسيرته ودعوته العالمية »

#### خط سير الأفغاني في رحلاته:

خط سير الأفغاني في رحلاته المتعددة

قزوين (1848)

كابول أفغانستان (1838)

طهران (1849) ثم النجف في نفس السنة (04 سنوات)

كلكتا (الهند)

بومباي (الهند)

مكة المكرمة للحج (1857)

عاد إلى كابل وفيها أقام (1862\_ 1868)

ثم عاد إلى النجف وكربلاء ثم أسد آباد ثم طهران ومنها إلى خراسان

## خط رحلات الأفغاني المرحلة الثانية (الحياة العامة)

رحلته إلى الهند 1869

### إلى مصر فالأستانة

رحلته الأولى إلى مصر 1870 رحلة قصيرة لم تزد عن 40 يوما

السفر إلى عاصمة الخلافة العثمانية (1870)

ترحيله إلى الهند إلى غاية 1883 حيث اختار منفاه إلى أوربا

رحلته الثانية إلى مصر 1871-1879

#### رحلة الأفغاني إلى أوربا انجلترا سنة 1883 ثم الاستقرار بباريس لمدة ثلاث سنوات

آيران ثم أوربا مرة أخرى ثم العودة إلى إيران ثم الترحيل القسري منها الإقامة القصيرة بإيران بطرسبرغ الشاه والعلماء (1886)، ثم الرحيل إلى سان بطرسبرغ بروسيا والإقامة بها ثلاث سنوات (1886-1889)

وأخيرا حط الرحال بالأستانة 1892 إلى غاية وفاته سنة 1897.

### صفات الأفغاني ومؤهلاته الدعوية:

#### منفاته الخلقية / أخذ صفات أحداد

-أخذ صفات أجداده العرب فكأنه عربي محض من أهالي الحجاز

-وسط في بنيته

-عصبي في مزاجه

-رحب الصدر

-جليل المنظر

-هش بش عند اللقاء

"وفاه الله من كمال خلقه ما ينطق على كمال خلقه"

#### مؤهلاته العلمية

-قوي البيان والحجة -متمكن من ناصية اللغة العربية إلى جانب الفارسية والفرنسية -واسع الثقافة أكسبته رحلاته في العالم الإسلامي

وأوربا ثقافة

متنوعة

فهم رسالته وم

تتطلب من جهاد، وما تقتضيه من أعباء.

- لم يرتبط بأسرة ولم بستعبده مال.

-أعد نفسه للنفي في كل لحظة.

واجه كل المواقف بشجاعة وإن غلبت عليه حدته في بعض الأحيان.

-آمن بالإصلاح فأعد له جيلا من الشباب المسلم

## العرب فكم <u>صفاته</u> الحرب فكم الخلقية: الخلقية:

-سلامة القلب

-الحلم

-الشجاعة

-الكرم

-قوة الاعتماد على لله

## أهداف دعوة السيد جمال الدين الأفغاني

"أما مقصده السياسي، الذي قد وجه إليه كل أفكاره وأخذ على نفسه السعي مدة حياته، وكلما أصابه من البلاء أصابه في سبيله، فهو إنهاض دولة إسلامية من ضعفها، وتنبيهها للقيام على شؤونها؛ حتى تلحق الأمة بالأمم العزيزة، والدولة بالدول القوية، فيعود للإسلام شأنه، وللدين الحنيفي مجده، ويدخل في هذا تقليص ظل بريطانيا في الأقطار الشرقية."

-محمد عدده-

لقد جمعت ما تفرق من الفكر، ولممت شعكم التصور، نظرت إلى الشرق وأهله، فاستوقفتني أفغاني وهي أول أرض مس جسمى ترابها، ثم الهند وفيها تثقف عقلى، فإبران بحكم الجيران والروابط، فجزيرة العرب: من حجاز وهو مهبط الوحى، ومن يمن وتبعاتها ونجد، والعراق ويغداد وهارونها ومأمونها، والشام ودهاة الأموييين فيها، والأندلس وحمراؤها، وهكذا كل سقع ودولة من دول الإسلام وما آل إليهم أمرهم، فالشرق شرق، فخصصت جهاز دماغي لتشخيص دائه، وتحري دوائه، فوجدت أقتل أدوائه داء انقسام أهله وتشتت أرائهم، واختلافهم على الاتحاد، واتحادهم على الاختلاف، فعملت على توحيد كلمتهم، وتنبيههم إلى الخطر الغربي المحدق -الأفغاني-







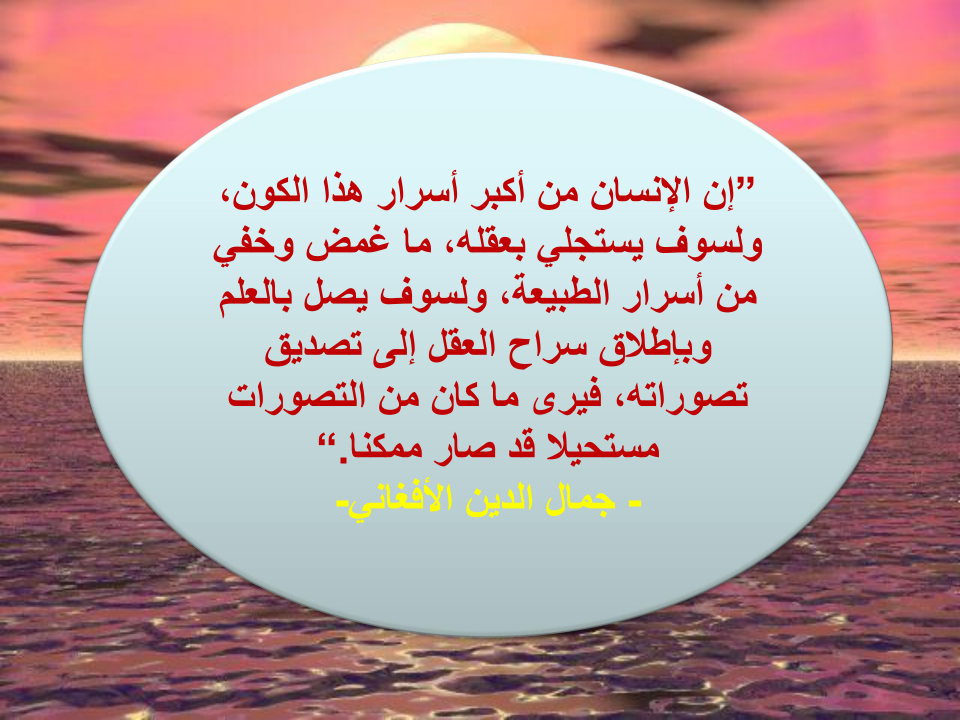




ُ القرآن وحده سبب الهداية والعمدة في الدعاية، أما ما تراكم عليه وتجمع حواليه من آراء الرجال واستتباطهم ونظرياهم فينبغي ألا نعول عليها كوحي، وإغاً نستأنس بما كرأي ولا نحملها على أكفنا مع القرآن في الدعوة إليه، وإرشاه الأمم إلى تعاليمه لصعوبة ذلك وتعسره وإضاعة الوقت في عرضه." الصحيحة التي تدخل في مفهوم القرآن وحده." كان الأفغاني في كل كتاباته يخاطب المسلمين بعذا المنهج ويدعوهم إلى الاعتصام بحبل الله المتين واتباع سنة نبيه صلى الله عليه وسلم لأنهما أصل العقائد والشرائع وأساس وحدة الشعور والتصرف لا يضل من عملك بهما ولا يشقى. المصدر: الأعمال الكاملة للأفغائي راجع مقالة "بين الأجداد والأحفاد"

وقد ركز السيد جمال الدين الأفغاني في اعتماده على القرآن على ثلاثة أمور تمثل منهجة في هذا المجال أ- <u>بيان سنن الله تعالى في الخلق، ونظام</u> الاجتماع البشري ، واسباب ترقى الامم، وتدينها، وقوتها وضعفها، ب- بيان أن الإسلام دين سيادة وسلطان، وجمع بين سعادة الدنباء وسعادة الآخرة، ومقتضى ذلك انه دين روحاني إجتماعي ومدنى وعسكري، وان القوة الحربية فيه لأجل المحافظة على الشريعة العادلة، والهداية العامة، وعزة الملة، لا لأجل الأكراه على الدين بالقوة. ج- أن المسلمين ليس لهم جنسية الأدينهم، فهم إخوة لا يجوز ان يفرقهم نسب، ولا لغة، ولا حكومة.







يقول الأفغاني: " ما معنى باب الاجتهاد مسدود! ويأي نص سد باب الاجتهاد، أو أي إمام قال: لا ينبغي لأحد المسلمين بعدي أن يجتهد ليتفقه بالدين؟ و أن يهتدي بهدي القرآن وصحيح الحديث أو أن يجد ويجتهد لتوسيع مفهومه منها والاستنتاج بالقياس على ما ينطيق على العلوم العصرية وحاجيات الزمان وأحكامه، ولا ينافي جوهر النص؟ ويحدد الأفغاني شروط الاجتهاد ا<del>لذي يجب أن يظل بابه مفتوحا لكل من توا</del> فيه الشروط بقوله: "... والقرآن ما أنزل إلا ليفهم، ولكن يعمل الإنسان بعقل لتدبر معانيه وفهم لحكا - عالما باللسان العربي، - وعاقلا غير مجثون، - وعارفا بسيرة السلف، و ما كان من طرق الإجماع - وما كان من الأحكام مطبقاً على النص مباشرة أو على وجه القياس وصحيح رديث، جاز له النظر في أحكام القرآن وتمعنها والتدقيق فيها واستنباط الأحكام منها ومن صحيح الحديث والقياس.



من المعلوم لدى الباحثين والمحققين أن التعصب المذهبي كان معدوما في لعصور الأولى من تاريخ الإسلام، وإنما كان الفقهاء يتبعون الدليل من القرآن والسنة والإجماع والقياس الصحيح وقد بينوا جميعا أن اجتهاداتهم إنما هي

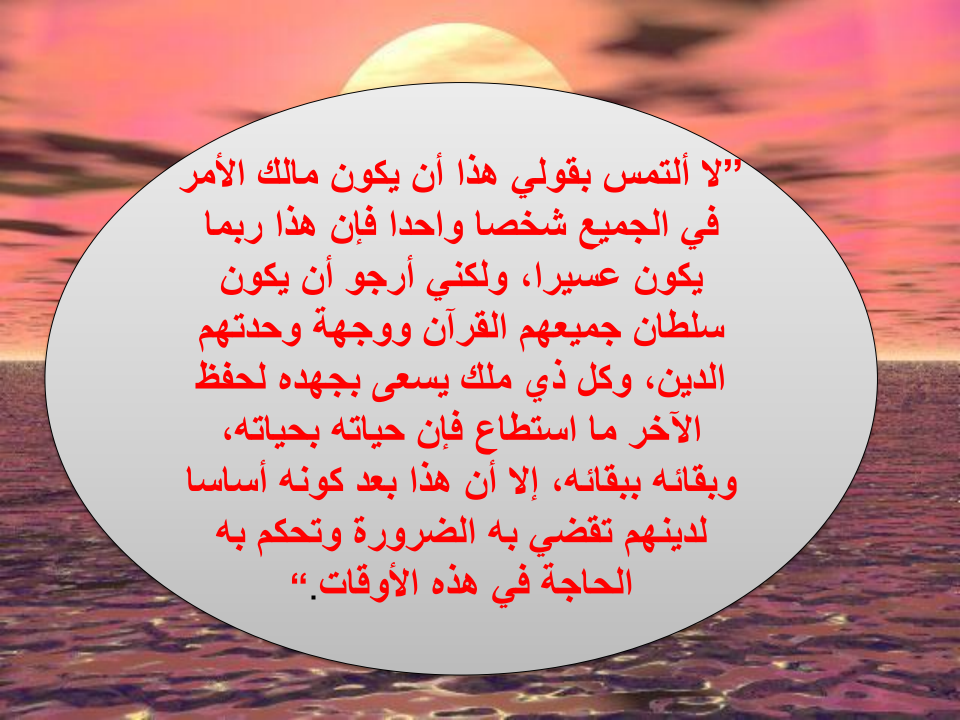
#### اراع

مبنية على الأدلة الشرعية، هي واجعة عندهم تتحمل الخطأ

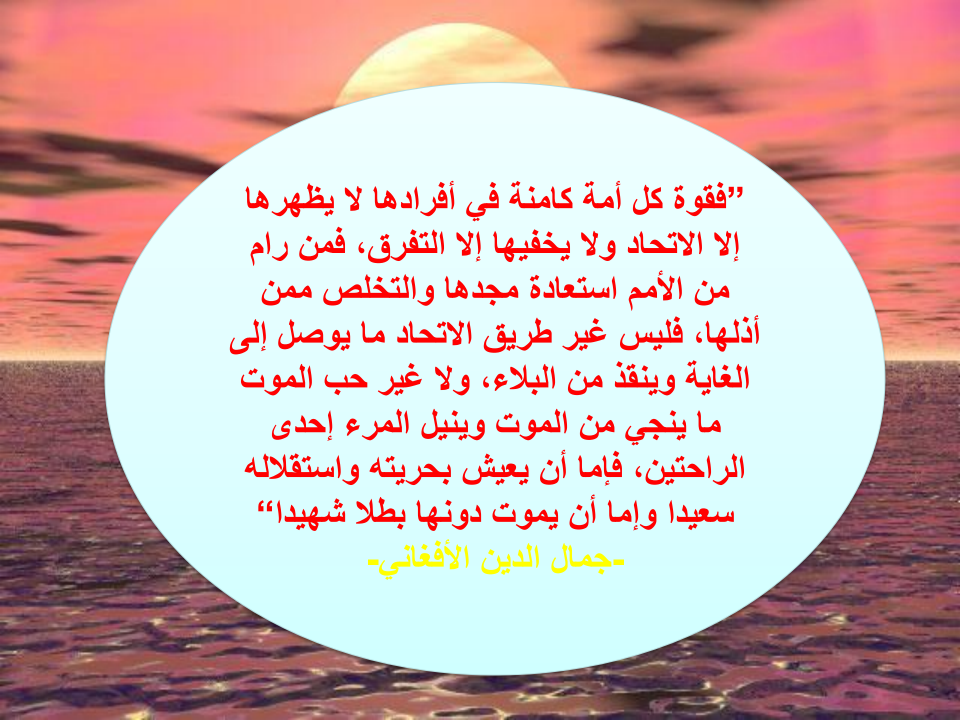
ولم يظهر التعصب للمذهب وعدم الخروج على رأي الإمام أو المذهب إلا في عصور متأخرة بحيث اكتفى كثير من العلماء بأقوال السابقين واعتقدوا الحق محصورا فيها وحرموا على أنفسهم وعلى غيرهم باب النظر والاجتهاد. ولذلك فهذه المسألة مرتبطة عند الأفغاني بقضية الإجتهاد سابقة الذكر.

















# مراحل حياة الإمام محمد عبده

نقسم حياة الإمام كما فعلنا مع أستاذه ورفيقه الأفغاني في المحاضرة السابقة إلى ست مراحل:

المرحلة الأولى: تكوين صباه.. وهي المرحلة التي تميزت بعزوفه عن طلب العلم؛ بسبب المنهج الجامد الذي كان عليه التعليم بالأزهر.

المرحلة الثانية: إشراقة التصوف الذي اجتذبه إليه خال أبيه "درويش خضر" فمنحه الثقة في إمكانية تحصيل العلم وضرورة التعليم وجدواه.

المرحلة الثالثة: قيادة الأفغاني لنه من درب التصوف والنسك إلى ساحة الفلسفة والخكمة والعمل السياسي في سبيل الوطن والإسلام.

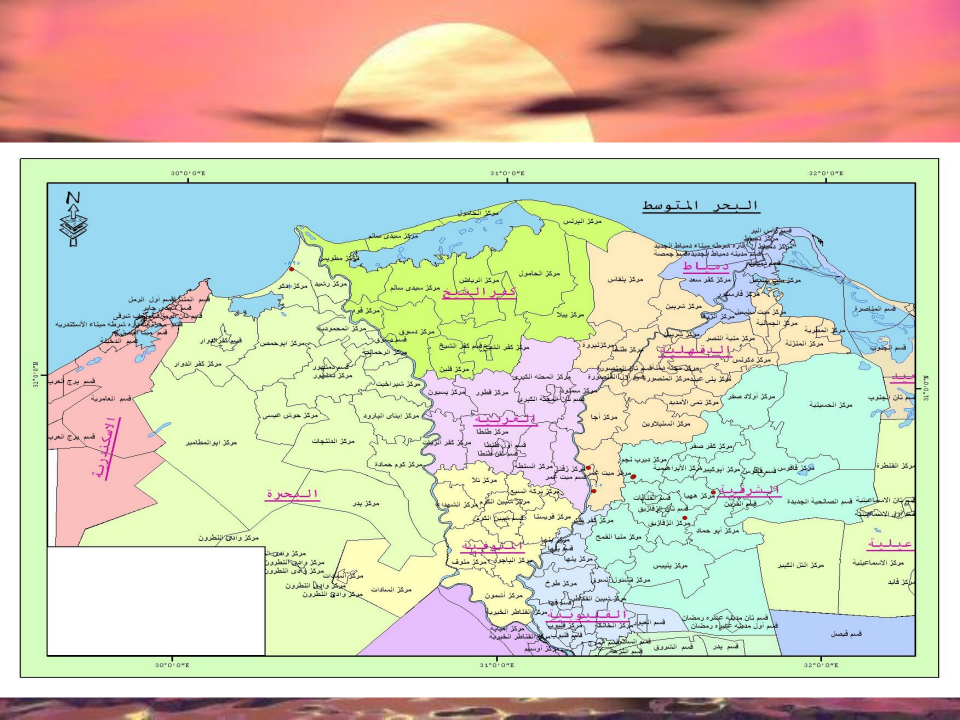
المرحلة الرابعة: مسؤولية دعوة الإصلاح بمصر بعد نفي الأفغاني ومشاركته في الثورة العرابية ثم السجن والنفي بعد الهزيمة 1882.

المرحلة الخامسة: النفي والترحال من الشرق إلى الغرب ومن الغرب إلى الشرق. المرحلة السادسة: العودة من المنفي وتبؤ الصدارة الفكرية في العالم الإسلامي.

## عمد عيده: 1905-1849

الا والداي أعطائي حياة بشاركني فيها أخواي "على" و "محروس".. والسيد جمال الدين الأفغاني أعطاني حياة أشارك بها محمدا وإبراهيم وموسى وعيسى والأولياء والقديسين. 3 المحمر عبروا

اکان پدخل علی کاته قرعون <sup>60</sup> -الخدیوی عباس-





# مشكلات البيئة اللحوية عبد عبده

البيئة الدعوية التي عمل فيها الإمام محمد عبده هي بيئة واسعة، شملت العالم لإسلامي حكومات وشعوبا، إلى جانب العالم الأوربي على مستوى الحكومات

لاستعمارية، والنخبة المثقفة، يكننا تلخيصها

-مشكلة التخلف في العالم الإسلامي

-ضعف الدولة العثمانية.

- اختلال موازین القوی لصالح العالم الغربی.

-الاستعمار الأوربي الذي بدأ يبسط نفوذه وسلطانه الفعلي على بالاد العالم

-الاستعمار الأوربي الندي بندا يبسط الفوده وسيطانه الفعلي على به الإسلامي. الإسلامي.

الجمود الفكري

الاستبداد

السياسي

العربية وتخلف

أسالب الكتابة

الانحراف العقدي

65

## عبده الإمام عجمد عبده الدعوية:

حساس عطوف النفس

عزيز أبي النفس

مهيب الجناب

حاد المزاج

متوقد الذهن حاد الذكاء

> وفي للمبادئ وللأصدقاء

ذو شجاعة أدبية لا يداري ولا يماري في الحق

كريم أكثر

ماله للإعانة

والإغاثة

شديد الغيرة

على الإسلام

طيب القلب سليم الصدر سمح النفس

## معالم المنهج الدعوي عند الإمام محمد عبده

يرتكز المنهج الدعوي عند الإمام محمد عبده، على مجموعة من المحاور:

الدفاع عن الإسلام

تأسيس العمل الخيري

الثورة على الجمود

إصلاح التعليم والقضاء والأوقاف

الدعوة إلى الجامعة الإسلامية "لا يمكن للمسلم أن ينهض النهوض اللائق بدينه إلا بدءا من استعداده للدخول للآفاق اللامحدودة من العلم والعمل، التي شرعها له الإسلام، ولا يقدر على الشروع في هذا الاستعداد إلا بدءا من العودة إلى أصول دينه، أعنى إلى نيذ التقليد وإلى النظر العقلي، وإلى الاجتهاد والتجديد".

"العمل المتقدم يستلزم نواة تثبني على الأولويات: في الأفراد، تغيير ما في نفوسهم، بالقضائل الإنسانية والشرعية، وفي الاجتماع والتشريع، إنشاء المؤسسات السياسية الملائمة، إذ كيف يكون للشعب مجلس نيابي، وهو لا يعرف أن يدير مجلس بلدية، أو ليس له هذا المجلس؟ وما يكون معنى الدستور وقيمته في بلاد لا يعرف أهلها كيف يمارسون أبسط القوانين؟ فالحق أن القانون المتقدم لا يثمر يمارسون أبسط القوانين؟ فالحق أن القانون المتقدم لا يثمر في بلاد متخلفة ".



## الأهداف الدعوية عند الإمام محمد عبده

حدد الإمام محمد عبده انطلاقا من واقع البيئة الدعوية مجموعة من الأهداف الدعوية يمكننا تلخيصها في ثلاثة أهداف رئيسية كما حددها هو نفسه في مؤلفاته:

الأمة قبل ظهور على المنطيد من أجل فهم الدين على طريقة سلف الأمة قبل ظهور الفكر من قيد التقليد:

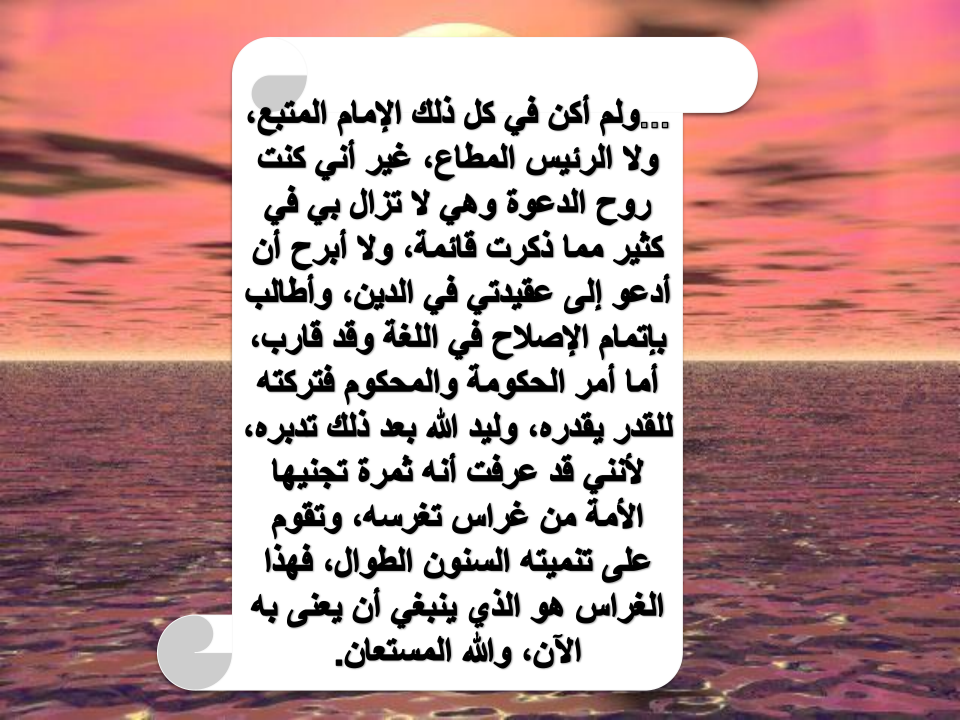
الخلاف، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى...

المخاطبات اللغة العربية في التحرير سواء كان في المخاطبات الرسمية أو في المراسلات المخاطبات الرسمية أو

بين الناس. والمالية المالية ال

م عديد العلاقة المثلى بين الحاكم والرعية: وذلك عن طريق توعية الرعية بحقوقها وواجباها،

وتبصير الحاكم بواجباته وحقوقه



# وسائل الدعوة عند الإمام محمد عبده

استخدم الإمام محمد عبدة عدة وسائل أهمها:

المحافة: حيث كتب في الأهرام، وفي التجارة، وفي مراة الشرق، وفي ثمرات الفنون، وفي المنار، وترأس تحرير صحيفة الوقاع المصرية، والأهم من كل ذلك تأسيس العروة الوثقى مع رفيق دريه الأفغاني.

♦ الجمعيات المدنية حيث كان أول من أعس للعن الأعلى الخيرى أو ما يسمى اليوم مؤسسات المجتمع المدني، التي تضطع بمهام التطيم وكفالة الأيتام وإغاثة المنكوبين، والإنفاق على المحتاجين، كما أسس جمعية إحياء العلوم العربية (حققت جملة من كتب التراث وطبعتها ونشرتها)

الدروس المسجدية ويأتي في مقدمتها درس تفسير القرآن

التعليم: في الأزهر وفي دار العلوم وفي كلية الألسن والإدارة وفي المدرسة السلطانية ببيروت.

القضاء والإفتاء: أبعد عن التعليم إلى القضاء فعمل على تطويره، ولولا جهوده في الصلاح القضاء لحل المحاكم المصرية، السلامية في كل المحاكم المصرية، أما الإفتاء فإن فتاويه التي تفوق الألف تبين عن شخصية الفقيه المجتهد المستنير.

أرى أن نترك السياسة ونذهب إلى مجهل من مجاهل الأرض لا يعرفنا فيه أحد نختار من أهله عشرة غلمان أو أكثر من الأذكياء السليمي الفطرة فنربيهم على منهجنا ونوجه وجوههم إلى مقصدنا فإذا أتيح لكل واحد منهم تربية عشرة آخرين لا تمضي بضع سنين أخرى إلا ولدينا مئة قائد من قواد الجهاد في سبيل الإصلاح ومن أمثال هؤلاء يرجى الفلاح.

-انطلق الإمام محمد عبده من مسلمة أن الإسلام صالح لكل عصر وأنه يملك المقومات التي تصنع حضارة قوية -أراد الإمام محمد عبده أن يبني حائطًا صلبًا صلَّد العلمانية. - أثار محمد عبده الكثير من المشكلات منها التداخل مع العلمانية والتناقض بين الدعوة والمنهج وبين الهدف والوسيلة - لقد أراد محمد عبده أن يقدم وجها تجارديا للاسلام لحماية الدين ذاته وقد خلق له تحديات كبيره فدعوته إلى المستبد العادل رغم أنها دعوة عابرة إلا أنها تعكس ميلا إلى تكرار بعض مظاهر الرؤية التقليدية للفكر الإسلامي -من أهم انجازاته هو طرحه لقضية التخلف الداخلي للأمة وأنها غير قادرة على تحقيق التطوير الذاتي وكذلك إعادة النظر في الرؤية القديمة لنظرية المعرفة وإعادة ثقة المسلم في دينه وقدرته على مواجهه التغريب

