
هاجر: من مقاومة الاستلاب إلى استرداد الذات
ُ
 الهوية الثقافية في الأدب الجزائري الم

 بوطي ابتسامالدكتورة/ 

/ قسم اللغة العربية وآدابهاالأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية جامعة  

   ibtissembouti84@gmail.comالبريد الالكتروني: 

 ملخص: 

هاجر، من منظور يتتبع مسار 
ُ
تروم هذه المقاربة البحث في مسألة الهوية الثقافية في الأدب الجزائري الم

هذا الأدب في رحلته من مقاومة الاستلاب الثقافي إلى عملية استرداد الذات وصون الذاكرة الوطنية، 

ل الأدب الجزائري المكتوب بل
ّ
غات أجنبية ولا سيما الفرنسية فضاء مميزا للتعبير عن الانتماء فقد شك

، ومن خلال توظيف الرموز التاريخية الاستعمار وما بعده الوطني والوعي بالذات الجماعية في سياق

ن الكتّاب الجزائريون والثقافية المستمدة من الذاكرة الش
ّ
 لغة الآخر  ترويضمن عبية، تمك

والسياسات اللا مشروعة التي ، بعد المساعي الظالمة الهيمنة الثقافيةأداة لمقاومة ك واستخدامها

رض لغته الفرنسية. مارسها
َ
 الغازي لمحو اللغة العربية وف

 
ُ
هاجر ضمن التّحول الخطابيت

ُ
، ومدى إسهام هؤلاء الأدباء برز المداخلة مدى أهمية الأدب الجزائري الم

في ترميم الذات الجماعية وصون الذاكرة الوطنية وإعادة  العربية عبر نصوصهم المكتوبة بلغات غير 

  مناهضة الآخر  ومواجهته داخل لغته. إنتاجها فنيا، بما جعل من الكتابة فعلا تحرريا يسعى إلى

 نتماءا -ذات -جزائري  -مُهاجر -أدب -طابخ -ثقافية -هويةالكلمات المفتاحية: 

: ABSTRACT 

This approach aims to explore the issue of cultural identity in Algerian diaspora 

literature, from a perspective that traces the path of this literature in its journey 

from resisting cultural alienation to the process of self-recovery and preserving 

national memory. 

Algerian literature written in foreign languages, especially French, has 

constituted a distinct space for expressing national belonging and awareness of 

the collective self in the context of colonialism and its aftermath, through the use 

of historical and cultural symbols derived from popular memory. 

mailto:ibtissembouti84@gmail.com


Algerian writers were able to tame the language of the other and use it as a tool 

to resist cultural hegemony, after the unjust efforts and illegitimate policies 

practiced by the invader to erase the Arabic language and impose his French 

language. 

The intervention highlights the importance of Algerian diaspora literature within 

the discursive transformation, and the extent to which these writers, through 

their texts written in languages other than Arabic, have contributed to the 

restoration of the collective self, the preservation of national memory, and its 

artistic reproduction, making writing an act of liberation that seeks to oppose 

and confront the other within its language. 

Keywords: identity, culture, discourse, literature, immigrant, Algerian, self.  

 

  تقديم:
من أبرز الفضاءات التي  -وفي مقدّمتها اللغة الفرنسية-زائري المكتوب باللغات الأجنبية إنّ الأدب الج

برزت فيها إشكالية الهوية، في بعدها المركب والمشحون بالتوتر بين الذات والآخر، بين اللغة الأم ولغة 

لت
ّ
ما شك

ّ
ستعمِر، إذ لم تكن الكتابة بلغة الآخر مجرد خيارٍ ثقافي، وإن

ُ
موقفا  -في أحايين كثيرة -الم

هوية الثقافية من القضايا المركزية في الفكر الإنساني موضوع الوجوديا وثقافيا، لذلك يعدّ اليوم 

 وفي السياق الجزائري  ،الذات واللغة والتاريخ والانتماءالمعاصر، لما يحمله من أبعادٍ متشابكة بين 

اكتسبت مسألة الهوية بعدًا استثنائيًا بسبب التجربة الاستعمارية الطويلة التي لم تكتفِ بالهيمنة 

 .ادية، بل امتدت إلى محاولة محو الذاكرة اللغوية والثقافية للشعب الجزائري السياسية والاقتص

فيها تجسيد هذا الصراع كأحد أهمّ الفضاءات التي تمّ  ات أخرى برز الأدب الجزائري المكتوب بلغ لقد

تّاب الجزائريون الذين اختاروا  ، الهويّاتي
ُ
إلى الكتابة بلغة المستعمِر، وجدوا  –أو اضطروا  –فالك

أنفسهم أمام معادلة معقدة: كيف يمكن التعبير عن الذات الوطنية والثقافة المحلية بلغة الآخر؟ وهل 

ل خضوعًا لسلطة لغوية وثقافية أجنبية، أم يمكن أن تتحوّ 
ّ
ل إلى أداةٍ الكتابة بلغة المستعمِر تمث

 ؟إثبات الذات ومة الاستلاب وإعادةلمقا

البحث في مسارات الخطاب الجزائري المكتوب بغير العربية، ومن ومن هذا المنطلق، تروم هذه المقاربة 

كرّس الاستلاب، إلى وسيلة لاسترداد 
ُ
ثمَّ تقف عند الكيفية التي تحوّل بها هذا الأدب من أداةٍ قد ت

الهوية، فبين مقاومة اللغة الغازية وترويضها للتعبير عن الوجدان الجزائري، الذات وإعادة ترميم 

لت تجربة أدبية غنية تعكس عمق الصراع بين الذات والآخر وبين الوطن والمنفى وبين اللغة 
ّ
تشك

 والهوية.

 :، تسعى هذه المداخلة إلى الإجابة عن مجموعة من التساؤلات الجوهرية، من بينهاعطفا على ما سبق

ى الهوية الثقافية الجزائرية في النصوص المكتوبة بغير العربية؟-
ّ
 كيف تتجل

تّاب الجزائريون لاستعادة صوتهم داخل لغة الآخر؟ الآليات الرمزية هي ما
ُ
 التي يعتمدها الك



وكيف انتقل هذا الأدب من حالة الاغتراب والتنازع اللغوي إلى مرحلة استرداد الذات وإعادة التوازن 

 يّاتي؟الهو 

مظاهر مقاومة الاستلاب الثقافي واللغوي في الأدب  كشفهذه الدراسة هو محاولة من هدف ال إنّ 

لخلق فضاء الأدبي الجزائري  الجزائري المكتوب بالفرنسية، ورصد التحولات التي طرأت على الخطاب

الكتابة بوصفها "وسيلة من مزدوج يُمكنهم من التعبير  عن الذات الجزائرية وإعادة بنائها الثقافي، و 

 ."تكيّف" إلى الكتابة بوصفها "فعل استرداد

 :الثقافية للاستمرارية والمقاومة الهوية كآليةأولا: 

في ظل التحولات العميقة التي يشهدها العالم المعاصر، تبرز الهوية بوصفها أحد المفاهيم الجوهرية 

ذلك أن أساسيا في مقاربة قضايا الانتماء والذاكرة الجمعية وبناء الذات الجماعية، التي تشكل محورا 

أهم  من بينو ، عدّة تتشكل ضمنهاوثقافية تتقاطع فيها عوامل نتاج سيرورة تاريخية  يُمكن عدّها الهوية

  ذلك، كلدى جماعة معيّنة السياقات السياسية والاجتماعية والثقافيةهذه العوامل نجد 
ّ
ل تشك

  -وهو ما ستطرحه هذه الدّراسة– الهوية مجالا حيويا للمقاومة الرمزية
ُ
مثل أداة مركزية في الحفاظ إذ ت

التي غالبا  حاولات الطمس أو الإقصاءلمهة مواجِ تقف الحضارية و الاجتماعية و على الخصوصيات 

هَيْمَن  عليها
ُ
 .مارستها القوى المثهيمِنة ضد الشعوب الم

 والآخر؛ سجالات الذات والاختلاف: الهوية السردية-1-1

وتكتلاتها التي فرضتها  المجتمعات كينونة أهمية خاصة لفهم بمختلف أبعادها دراسة الهويةتكتسب  

فهم الهوية  شأن، وفي هذا السياقات عدّة
ُ
إنشاء ثقافيا لأن ضمن الدّراسات الثقافية بأنها: " Identityت

الهوية تعدّ مصادر ثقافية بطبعها، وبشكل خاص، فنحن مشكلون المصادر الخطابية التي تكوّن مادية 

كأفراد داخل عملية اجتماعية يمكن فهمها عادة كمثاقفة، ودونها لا يمكن أن نكون أشخاصا، والواقع 

وتبعا   1أن ماهية الشخص تشكلها الأسئلة الثقافية...ودون لغة لا يمكن لمفهوم الهوية أن يتضح لنا"

أكثر المفاهيم إشكالية وتعقيدا،  -بوصفه مصطلحا فلسفيا متغيرا وغير ثابتٍ –مفهوم الهوية  عدّ يُ  ذلكل

نظرا لتداخله مع حقول معرفية متعددة، ولارتباطه الوثيق بالسياقات التّاريخية والسياسية 

فهم باعتبارها جوهرا ثابتا أو معطى 
ُ
 لكنسبقا، مُ والاجتماعية التي يعاد من خلالها إنتاجه، فالهوية لا ت

مُتّفق عليها ضمن الجماعة عل اجتماعي وممارسات رمزية بوصفها بناء خطابيا يتشكل عبر عمليات تفا

سهم هذه الممارسات في صياغة تصورات الأفراد والجماعات لأنفسهم حيث ، -العُرف الاجتماعي–
ُ
ت

المرء أن أية هوية هي هوية أن يدرك فما " ود التي تحدد الانتماء والاختلافولغيرهم، وفي رسم الحد

سردية في الأساس، فإنه سوف يكتشف البدايات غير المحدودة التي يتعذر طمسها في أصل ذاكرة أي 

 2جماعة"



بالمحيط المعنوي والمادي )وهي عملية  مالك بن نبي في كتابه "مشكلة الثقافة" وصفها هذه الحدود 

سهم في ب /تركيبيةتفاعلية
ُ
هناك ، في الحقيقة "ناء ثقافة الفرد ومن ثمَّ انتمائه(بين الفرد والمجتمع ت

ارتباط بين سياسات الهوية وبين تلك "المفاوضات العملية والسياسية المتعلقة بهوية جماعة ما أو 

طبيعتها، والتي تنطوي في العادة على ضرب من تلاحم، بحيث يمكن القول من الذي ينتمي إليها ومن 

قتض ي وجود أسطورة أو قصة تتعلق بالأصول، بحيث يمكن تتبع تاريخ هذه الذي لا ينتمي، وعادة ما ت

  3الجماعة وصولا إلى حدث نوعي أو سلسلة من الأحداث"

وإذا توجهنا إلى الهوية وعلاقتها بالثقافة/ الأدب، فلا يُمكننا الفصل بينهما، فالأدب مثلا ليس بمنأى 

ل ضمنها، حتى أن 
ّ
في  الخطاب عن الهوية، بل هو الهوية، لأنه ينشأ فيها ويتفاعل معها وهو حتما يتمث

يرى ويليام ووفقا لذلك  ،كيلهاصبح أحد الأدوات المركزية في إنتاج الهوية وإعادة تشأ وقتنا الرّاهن

أن الهوية ظاهرة ثقافية نفسية اجتماعية تقع عند نقطة تقاطع بين معرفة الذات من طرف "جيمس 

الإنسان نفسه ومن طرف الآخرين، هذا يعني أنّها لا تنفصل عن الثقافة التي تتغذى عليها محققة 

ة إلى الكون وأنماط سلوكية وقيم ونظر الهوية الثقافية، وما تتضمنه هذه الثقافة من عادات 

 4والحياة"

سهم  
ُ
في  -بشكل أو بآخر–حيث أن الهوية الثقافية بما تحمله من رموز داخل الخطابات الأدبية ت

عيد تشكيل الذات الجماعية لتواجه 
ُ
ستعمَرة، ومن ثمَّ فهي ت

ُ
بلورة الوعي الهوياتي لدى الشعوب الم

اب الكولونيالي الذي كرّسه لفترات طويلة من الزمن، يذهب جابر الآخر وتناهضه وتقوّض هيكلة الخط

ل 
ّ
مث

ُ
"الخصائص النوعية التي تحدد ثقافة عن غيرها، عصفور في هذا الصدد إلى أن الهوية الثقافية ت

وتجعلها تتمايز وتختلف بالقياس إلى بقية الثقافات، والهوية الثقافية تتكون من عناصر ثابتة، عميقة 

 بة في العمق التّاريخي للأمة التي تنتسب إليها الثقافة، وعناصر متغيرة مشروطة بالتّاريخالجذور، ضار 

 5"المتحول لهذه الأمة بكل لوازمه

فهم  وتبعا لذلك
ُ
خطابية، بمعنى أن الهوية من -على أنّها أدائية"داخل الدراسات الثقافية الهويات ت

 وتنتج ما
ُ

حدِث
ُ
تسميه من خلال اقتباس وتكرار معايير  الأفضل أن توصف كممارسة خطابية ت

واصطلاحات معينة،ومفهوم الهوية يستخدم بالأحرى لربط الداخل الوجداني للأشخاص بالخارج 

الخطابي، بمعنى أن الهوية تمثل عمليات من خلالها يتم إنشاء مواقع للذات بشكل خطابي، لتصبح 

ت صور ذهنية لأشخاص واستثمارات هذه المواقع مسلم بها )أو بطريقة أخرى( بواسطة تماهيا

وجدانية... والدليل على أن الهوية ليست كيانا كونيّا بل إنشاء خطابي محدد بشكل ثقافي يستند إلى 



 الخطاب ويُنش ئُ ويُنتج موضوعات المعرفة، بناء على 
ُ

تفسير ذي نزعة غير تمثيلية للغة من خلاله يُعرِّف

 ذلك ما يمكن قوله حول الخصائص الثقافية
 
   6"، للرجل مثلا، مقيدا ثقافيا

 
ُ
ضمن هذا الحقل أن الهوية ليست كيانا ثابتا أو مغلقا، بل هي نتاج المشتغلة شير عديد من الدّراسات ت

مّ فالهوية  /تاريخية، اجتماعية وثقافيةسياسية/سيرورة 
َ
من المعتقدات والقيم  عبر هيكلةتتشكل ومن ث

ونعني بذلك )العادات، التقاليد، الأعراف، القيم  والرموز والعلامات التي تتداولها الجماعة عبر الزمن

سهم إلى حدٍ بعيد في إعادة بلورة الهوية داخل المتون الاجتماعية، الموروثات الشعبية...(
ُ
، هذه الرموز ت

ل الهوية الثقا
ّ
مث

ُ
حدد انتماء السردية أو بمعنى أصح ت

ُ
فية عبر استخدام الرموز جوهر السرد وهويته وت

السرد التخييلي يشتغل على استعادة جذور الهوية بتكريس الماهيات الثابتة الجوهرانية، " الفرد فــــــ

والوقوف عند البدايات المؤسسة، وهو التفسير الخطي للهوية، الذي يتخذ من الميل التبجيلي للأنا 

له، أي أن الهوية ستكون بناء مستمرا للأنا في ثباتها، فالهوية هي حضور الأصل بكل  ولانتمائها هدفا

كثافته وبكل قدرته الخارقة على حكاية النشأة ومنعطفاتها الكبرى التي حافظت على جوهره وتميزه 

ها وخصوصيته، وتطابقه مع ذاته في وحدة واحدة، فالسرد الميثولوجي يمثل إرادة الهوية لتأمين بقائ

 7"ولتأمين علاقتنا بالعالم أيضا

عد بمثابة أدوات لإنتاج الهوية حيث 
ُ
سهم هذه العناصر في تكوين صورة جمعية للانتماء، وت

ُ
ت

 ، هذه العناصر  تظهر  منتتوقف عند حدود زمنية أو مكانية وتجديدها، مما يجعلها عملية مستمرة لا 

خذها 
ّ
لة للهوية–خلال الأدب وتبرز فيه، وقد ات

ّ
شك

ُ
كثير من الكتّاب كآلية لتمرير صوت   -العناصر الم

حدّد عبرها الهويات  -وما تزال–ما، بمعنى أن النصوص الأدبية أسهمت 
ُ
في إنتاج خطابات ثقافية ت

للخطابات وتواجه بعضها بعض، خاصة ما ظهر  ضمن الدّراسات ما بعد الاستعمارية من ردّ ومقاومة 

ستعمَرة ونبذ كل الثقافات إلى عت الكولونيالية التي س
ُ
مركزة ذاتها في مُقابل تنميط صورة الشعوب الم

وسرد الأصول وإعادة كتابة التّاريخ بمثابة الرموز الثقافية  وإقصائها، ووفقا لهذا جاءت الهامشية

إلى أن  يذهب وحيد بن بوعزيز في هذا الشأن   مقاومة ومناهضة لكل تكريسات الآخر/الكولونيالي،

يبحث ذائبا عن الكيفية التي يشتغل بها الخطاب الكولونيالي كش يء نشأ عن علاقة "بابا ي هوم

لة في ثنائية إنتاجية، أي عن سيرورات التماهي التذاوتية التي تتجاوز التصنيفات البسيطة المختز 

 8"مهيمن/ مهيمن عليه

دمت للهوية الثقافية  
ُ
، وأن لكل ذات انتماءٌ إقليميٌ ووطني ولغوي ن كل فرد له أ"ومن المفاهيم التي ق

ميزها ، ويتضمن ذلك أيضًا 
ُ
كينونة وطابعا يُمثلها هذه الذات "بما لها من قيم أخلاقية وجمالية ت

الأسلوب الذي نستوعب به تاريخ الجماعة وتقاليدها وعاداتها وأسلوب حياتها ، وإحساسنا بالخضوع 



 9 "ك منه، وتعني الطريقة التي تظهر فيها أنفسنا في ذات كليةله والمشاركة فيه ،أو تشكيل قدر مشتر 

هويته مع ما يبديه من شعور بالانتماء لمجموعته العرقية والدينية، ومن يصنع "فالإنسان وتبعا لذلك "

خلال تعزيز قيمه بممارسة الأفعال الدالة على ذلك، والسيرورة في الإنتاج الإبداعي، والذي يبرز 

 10ام بالقيم المعبرة عن هويته"ويتشكل بالالتز 

 الخطاب الأدبي الجزائري بين الوعي ومقاومة الاستلاب: -1-2

قضايا أكثر ال ها منسؤالا جوهريا وقضية إشكالية، ذلك أنّ الجزائري الأدبي السياق  في الهوية تعدّ 

ا وثيقًا بتاريخ البلاد الاستعماري،الفكرية والثقافية تعقيدًا
ً
وما عاناه الإنسان من  ، إذ ارتبطت ارتباط

الظلم التاريخي والسياس ي " فـــ محاولات استلاب وغزوٍ ومحوٍ منذ بدايات تواجده على هذه الأرض،

د دوالفكري والثقافي الذي مارسه الفكر الغربي المتمركز على ذاته انطلاقا من مب
ّ
أ الأنانة الفلسفي، ول

التمركز وفي الأوساط التي كانت ميدانا لهذا الظلم في ردة فعل قوية في الأوساط الغربية الرافضة لهذا 

النصف السفلي من المعمورة وفي بعض الأوساط التي تعيش في المنافي في الميتروبول، لهذا سيكون 

نشوء مجال نظري يهتم بتفكيك المركز وبإعادة الاعتبار لكل ما هو هامش ي حالة طبيعية في مسار صراع 

شهدتها لاجتماعية والسياسية التي حولات االتّ كذلك   11" لجدلية للتّاريخالإيديولوجيات والتحولات ا

أسهمت بشكل كبير في تبلور التجربة الأدبية والتوجهات  خلال العصرين الحديث والمعاصر  الجزائر 

مَّ ف، المختلفة التي تبناها الكتّاب
َ
ليست معطى ثابتًا أو  -إن أمكننا القول –الهوية الجزائرية ومن ث

ل عبر تداخل عوام
ّ
ل لغوية وثقافية ودينية جوهرًا منغلقًا، بل هي بناء تاريخي متعدّد المستويات، تشك

لات الذات الجماعية  وحضارية، اكتسب الأدب عبرها
ّ
أهمية مركزية بوصفه فضاءً تعبيريًا يعكس تمث

 .وصراعاتها، ويعيد إنتاج خطاب الانتماء والاختلاف في آن واحد

ا المجتمع الجزائري بمختلف التي عاشهمحاولات الغزو والاحتلال ن نعي جيدا بأن من الضروري أ 

ل  مراحله
ّ
 اللغوي لو  الثقافيين لحظة مفصلية على الصعيدشك

ُ
رضت اللغة الفرنسية لجزائر، حيث ف

لقد هميش اللغة العربية ومحاولة طمسها، كلغة رسمية في الإدارة والتعليم والإنتاج الثقافي، في مقابل ت

نفسية، حيث يغدو الوعي مرتعا -الخطاب الكولونيالي نفسه هنا، متورطا مع آليات تحليلية"وجد 

 12عن الهوية كبناء مسبق أو مكتمل" لتجاذب التماهي ونزعه مع الآخر، بغية خلخلة كل فكرة

خذ  ، حيثجزائري بالفرنسية أدبي   مشهدًا أدبيًا معقّدًا، تبلور فيه خطابٌ بلا ريب الوضع أنتج  هذا
ّ
ات

وكلوم شعبهم وما آلت إليه الأوضاع قضايا وطنهم عن  الكتّاب الجزائريون من الفرنسية أداة للتعبير 

جاءت النصوص  لغة المستعمِر ل دامهماستخرغم و ، الاجتماعية جرّاء الممارسات الاستعمارية الظالمة

ما دفع بالنقّاد والمهتمين بحدود الأدب إلى طرح تنبض بروح الجزائر وتاريخها وثقافتها ورموزها، 



كيف يمكن لذاتٍ مستعمَرة أن تعبّر عن هويتها وذاكرتها بلغة الآخر الذي إشكالية بارزة تمثلت في: 

 ؟وإقصائها حاول محوها

  أعمالَ في حقيقة الأمر أن 
ُ
 محمد ديب، مالك حدّاد،  مثل كاتب ياسين، مولود فرعون، تّابٍ عظامٍ ك

ت قاومفهي نصوص  الهوياتي للأدب،هذا الصراع عكست بشكل جليّ   مولود معمري، وآسيا جبار 

نت من خلق فضاء مزدوج لطرح أفكارها وتمثيل ذاتها مع اللغة هافاوضت، وعبر بالكتابة الآخر 
ّ
ومن  ،تمك

أن نتجاوز ما قدّمه هؤلاء  -حسب رأينا–لا يُمكن بأي شكل من الأشكال ، إثبات انتمائها وهويتها ،ثمَّ 

الكتّاب للأدب الجزائري وما أرسوه من قواعد خطابية حوّلت المرآة من مُستَضعف إلى مُقاوم، ومن 

هذه  لتحوّ  لقدجاهل إلى واع يواجه الاستلاب، ومن تابع إلى صاحبِ أرض وتاريخ يُناهض لأجلهما،  

في الأدب الجزائري  اللغةكانت ف، لذاتي والمقاومة الرمزيةتمثيل اأداة الهيمنة إلى أداة للالكتابات 

هاجر 
ُ
ختبر فيه حدود الانتماء الوطني  الم

ُ
ليست مجرد وسيلة للتعبير، بل هي حقل صراع دلالي وثقافي، ت

 
ّ
عاد فيه صياغة الذ

ُ
حقيقة أصالة الشعب بإعادة تسريد تاريخه المجيد، واستعادة  ،اكرة الجماعيةوت

تتشكل فيها  إنّها، فهي جزء منها أن تتكوّن بمعزل عن الجماعةلا يُمكنها لذات ا ه أنّ ومما لا ريب في

إنشاء سرد متماسك للهوية "في هذا الصدد تشير كاريس باركر  أن الأفراد يحاولون  وتبرز من خلالها،

الهوية على ما من خلاله تشكل النفس مسارا للتطور من الماض ي إلى المستقبل المتوقع...ويُبنى مشروع 

نعتقد أننا عليه الآن في ضوء ظروفنا في الماض ي والحاضر جنبا إلى جنب مع ما نظن أننا نود أن نكون 

 13عليه، إنه مسار مستقبلنا المأمول"

إن دراسة الأدب الجزائري المكتوب بلغات غير العربية، خصوصًا بالفرنسية، لا تقتصر على البعد  

ل الهوية الوطنية، وبإعادة الجمالي أو الأسلوبي 
ّ
للنصوص، بل تنفتح على رهانات أعمق تتعلق بتشك

ن، لاستعمارإنتاج الخطاب الثقافي في سياقات ما بعد ا
ّ
من الكشف عن ديناميات التهجين  كما تمك

لا يمكن إذ " ،الثقافي والتعدد اللغوي، بوصفهما مكوّنين أساسيين في فهم التجربة الأدبية الجزائرية

ل بأي شكل من الأشكال أن اللغة الفرنسية أضرت بالإبداع الأدبي والفني في المغرب العربي بل على القو 

العكس، أثبتت أن هذه الكتابات ما هي إلا إدانة للاستعمار بلغته وكلماته، ونظرا لاتساع الجمهور 

ومن جهة 14 ذه اللغة"صول إليه إلا عن طريق هالمغربي والإفريقي الناطق باللغة الفرنسية لا يمكن الو 

أن تكون بمنأى عن هوية المجتمعات وتكويناتهم،  -رواية خاصةال–للخطابات الأدبية لا يمكن  أخرى 

لي  ذلك ما عبّر عنه بول ريكور بالهوية السردية، وهي في مجمل معانيها "شكل من أشكال التماهي التخيُّ

ر عنها من خلال الرموز  ، فالأمم ليست مجرد تكوينات مع الدولة القومية، ويُعبِّ والخطابات، ومن ثمَّ

سياسية، بل هي أيضا أنظمة من التمثيلات الثقافية، ومن ثم، من خلالها تكون الهوية الوطنية 



لٌ عبر 
ّ
مستنسخة باستمرار عبر الفعل الخطابي، ولأن الثقافة ليست كيانات جامدة، بل هي تشك

 15ماعية مختلفة"ممارسات متغيرة تعمل على عدة مستويات اجت

تأثير الاستعمار عبر ممارساته الظالمة واللا مشروعة على المجال السياس ي والاقتصادي  لم يقتصر 

فبينما سعت فرنسا  ركزية في مشروع الهيمنة الثقافية،، بل امتد ليشمل اللغة بوصفها أداة مفحسب

، تحوّل هذا الفرض اللغوي إلى فضاء ومحو اللسان العربي” نالتمدي“إلى فرض لغتها باعتبارها لغة 

للمقاومة الخطابية مع بروز جيل من الكتّاب الجزائريين الذين أعادوا توظيف الفرنسية، لا بوصفها 

طوّر هؤلاء الكتّاب  حيث، ةالذات الجماعية والكينونة الوطنيأداة استلاب، بل كوسيط للتعبير عن 

اب المستعمِر من داخل لغته نفسها، وإعادة تشكيله استراتيجية لغوية مزدوجة تقوم على تفكيك خط

فالكتابة بالفرنسية أتاحت لهم، من جهة، اختراق المجال ا يخدم سرديات التحرر والانتماء، بم

رت وسيلة  ،العمومي الاستعماري والدولي وإيصال الصوت الجزائري إلى الآخر
ّ
ومن جهة ثانية، وف

عبر –فقا لذلك لعب السرد دورا فاعلا ، و محاولات محوهاالذاكرة الجمعية ومقاومة  وصون  لتثبيت

  ،لاستلاب التي سعى إليها المستعمِرمواجهة عملية افي   -إعادة سرد عناصر الهوية الوطنية المشتركة

الهوية "وضمن هذا الإطار   وأسهم بشكل جلي في مناهضته والرد على خطاباته وممانعته داخل لغته،

يات، الصور، الرموز، ابنية عبر سرد الأمة، الذي من خلاله تكون الحكالوطنية الموحدة تكون م

الطقوس تمثل معاني مشتركة للأمة، كما أن الهوية الوطنية تنطوي على تماهٍ مع التجارب المشتركة 

 16والتّاريخ كما قيل من خلال القصص، والأدب، والثقافة الشعبية ووسائل الإعلام"

عدّ تجربة كاتب ياسين 
ُ
 بارزًا على هذا التحوّل؛ إذ وصف الفرنسية بأنها ت

ً
وأعاد « غنيمة حرب»مثالا

إلى الفرنسية بوصفها  مالك حداد نظر  ، بينماوإبراز الوعي الوطني ة الاستعمار توظيفها لتعرية بني

ف لقد ،الذي استطاع عبره إيصال صوت وطنه للعالم  لغويّ ال اهمنف
ّ
هذا المنفى  مالك حدّاد وظ

 للتعبير عن التمزق الوجودي 
ً
أسهم مولود  ذلكك ، للمثقف الجزائري في ظل الاستعمارنفسه أداة

لجزائريين، من للتي رسمها الخطاب الكولونيالي فرعون ومولود معمري في تفكيك الصورة النمطية ا

وتصف خصوصيتها  دهاخلال بناء نصوص سردية تنقل التجربة الإنسانية الجزائرية في تعقيدها وتعدّ 

/ البدايات، فكانت الحكايات ذلك بإعادة سرد الأصول وقد تحقّق ، الثقافية ووحدتها الهوياتية

تؤكد سرديات " الشعبية  والأسطورة والعادات والتقاليد كآلية رمزية للمقاومة والاستمرار، ووفقا لهذا

شياء، جنبا إلى جنب مع الأسطورة الأمة على التقاليد واستمرارية الأمة كوجود داخل طبيعة الأ 

التأسيسية للأصل الجماعي، وهذا بدوره يفترض وينتج رابطا بين الهوية الوطنية والشعب الأصلي، 

يلة، والهوية الوطنية 
َ
النقي، أو التقاليد الشعبية، وعلى هذا النحو، يمكن إدراك الأمة كجماعة متخ



مَّ  كبناء يتم تجميعه من خلال الرموز والطقوس فيما
َ
يتعلق بالأصناف الإدارية والإقليمية،ومن ث

ل أحد   17"فالهويات الوطنية مرتبطة جوهريا بالأشكال الاتصالية ومبنية من خلالها
ّ
فالتاريخ إذن يمث

الهوية، فهي تستند إليه ليمنحها بعدا وجوديا وتبني الهوية من خلاله كيان الذات أهم مكونات 

ثبُت الذات 
َ
في سياق الوجود  الثقافية، وضمن مجالات فسيحة وأزمنة حافلة بالتنويعات المتباينة ت

ات عبر الزمن منذ "  التاريخي
ّ
ولادتها حيث يصبح التاريخ عنصرا تتكون منه الهوية، لأنّها تتشكل في الذ

أفكار مركزية تتمثل في: امتداد  ثمستوى التاريخوية مكونة من ثلا  إلى موت هذه الذات، إن الهوية على

بات للذات/ التّحول( 
ّ
إن الهوية بهذا المعنى، ليست فقط ما يسمح ...الوجود بين الحياة والموت/ الث

بواسطة المستقبل أيضا بما هو بحيوية الإحالات إلى الماض ي بطريقة ما، إذ أنها يمكن أن تكون 

 18تحوّل"

ل ممارسة رمزية للمقاومة، تتجاوز  ضمن الأدب الجزائري  التوظيف الواعي للغة الفرنسيةف إذن
ّ
شك

عيد توزيع 
ُ
بعدها الأدبي لتلامس المجال السياس ي والثقافي، وتؤسس لنموذج من الكتابة الهجينة التي ت

القوة الخطابية بين المستعمِر والمستعمَر. كما أسهم في بناء خطاب وطني حديث قادر على التفاعل مع 

 .لا المفعول به الفضاء الفرانكفوني من موقع الفاعل

 الهوية الثقافية كاستراتيجية لاسترداد الذات:ثانيا: 

المتتبع الواعي لمسار الأدب الجزائري يكتشف حتما مراحل التّحولات الكبيرة التي شهدتها النصوص إن 

ق بتحولات الكتابة في خضم التجربة 
ّ
الأدبية الجزائرية منذ بداياتها الأولى، ونعني هنا خاصة ما تعل

نتجته آداب باقي الشعوب، الاستعمارية، ما أدى فعليا إلى بروز آليات خاصة واستراتيجيات مُغايرة لما أ

وعلى رأسها آليات المقاومة الثقافية التي اتخذت من الرموز الاجتماعية والقيمية والتّاريخية ذرعا 

سعت عبر  لغة مُزدوجة إلى استرداد الهوية الثقافية  الاستلاب، ذلك أنهامحاولات لحماية الذات من 

م، السخرية، تقزيم الآخر وإعلاء الذات الجزائرية، للذات الجماعية ونذكر من عناصر هذه الآلية )التهك

 استخدام الأسماء الجزائرية....(

 لغة الآخر كأداة للمواجهة: -2-1

فه الظلم الكولونيالي من  إنّ 
ّ
سائلها، وتبحث في ما خل

ُ
بروز  الأعمال السردية التي تناقش  الهوية  وت

الدّراسات النقدية  أسهم في إثراءعي واللغوي والقيمي، خراب وتدمير على المستوى الإنساني والاجتما

"ارتباكات  الموسومة بــــ تأتي دراسة نورة فرج، وعلى نحو ذلك "ح إشكالية مستقبل الهويةالتي تطر 

تستمد خطابها النقدي حول التي الهوية أسئلة الهوية والاستشراق في الرواية العربية الفرانكفونية" و 

بية وقلقها عبر الاتكاء على الأعمال الروائية العربية التي اختار مبدعوها الكتابة مساءلة الهوية العر 



المقاومة –فالأدب إذن أخذ دورا فاعلا في عملية المقاومة  19" لأوروبي، وتحديدا اللغة الفرنسيةبلغة ا

هيمن في أحاديته ومركزيته، فجاء   -الإبداعية
ُ
همّش ناهض عبر خطاباته ثقافة الآخر/ الم

ُ
الإبداع الم

دوره  ليُقوّض الهيكلة الخطابية التي رسّختها القوى الاستعمارية  لفترات طويلة من الزمن، وهو  في

قاوم يؤسس لبناء ثقافي
ُ
قيم الإنسانية العالمية التي ترفض الأحادية وتدعم التعددية يرتكز إلى  الم

 والاختلاف.

غة وإشكالاتها المعقدة، لغة  خضم هذه المواجهات الثقافية بين الأحاديةفي 
ّ
والتّعددية، تبرز قضية الل

هنالك بعض الأعمال تنحو نحو تعرية خطاب فـــ" الخطاب مقابل القضايا التي يتم طرحها عبره،

المستعمِر في الوقت ذاته لاسيما لدى آسيا جبار وعبد الكبير الخطيبي وأهداف سويف وغيرهم من أدباء 

نتجت تساؤلات عدّة حول استعارة لغة الآخر، من حيث كونها إضافة  كتبوا بلغة الآخر ومن هنا

غة في  20"للثقافة العربية أم أنها تساهم في خلخلة الهوية؟  كما أشار شاكر نوري
ّ
ثم مركز هذه الل

يمض ي جابر عصفور في هذه المساءلة لإشكاليات الثقافة العربية كما يظهرها كتابه الحضور الثقافي "

غة، وما ينتج عنها من ولع المغلوب بتقليد الغالب، أو التنازع "نحو ثقافة م
ّ
غايرة" ولعل أبرزها مسألة الل

تتخذ موضعا مقاوما لدى بعض النخب المثقفة التي  ةاللغوي بين اللغة المحلية واللغة الأجنبية، والأخير 

بعد الكولونيالية تتبناها بحجة نقض دعوى المستعمِر، مما دعا جابر عصفور إلى نعتهم بكتّاب ما 

المتموضعين في نطاق الهويات المزدوجة، ولعل هذه الاستراتيجية تمتلك وعيها الخاص المرتكز على 

–وتبعا لذلك تمض ي الخطابات الأدبية  21لبحث والطرح والتناول"الهوية، وتعدد مستوياتها من حيث ا

ستعمِر  كاستراتيجية  -الروائية منها خاصة
ُ
مركزية للدّفاع عن الذات الجمعية ومقاومة إلى اتخاذ لغة الم

 ل محاولات النفي والنبذ والإقصاء.ك

ستعمِر وما جاءت الرواية الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية كآلية حتمية لرفض كل لقد  
ُ
ما صوّره الم

جذور هذه مارسه في حق هذا الوطن، ومحاولة منها لترميم الهوية الجزائرية بتمايزها الثقافي، وإثبات 

، وتأكيدا لهذا الطرح فصّل الناقد وحيد بن بوعزيز في كتابه الأمة الضاربة في عمق التّاريخ الإنساني

أسطورة معروفة في الأدب الفارس ي،  "سيمورغ"محمد ديب في قصته  "جدل الثقافة" كيفية توظيف

 الشاهناماهالمطروحة في ملحمة  -أو ما يُعرف في الثقافة العربية بطائر العنقاء - قصة السيمورغ وهي

يتناص مع سيمورغ فريد الدين   -حسب وحيد بن بوعزيز– راح محمد ديب حيث ،لكاتبها الفردوس ي

، إنما هذا العطار في قصيدته منطق الطير، التي تشبه كذلك نص ابن سينا ونص جلال الدين الرومي

ف الأسطوري لرموز الثقافة الشرقية هو  سعيٌ لاسترداد الذات الجماعية/الشرقية وانتمائها التوظي

بغية ترميم الهوية المتآكلة جراء الآلة "وجذورها الضاربة في عمق التّاريخ،  كذلك يأتي هذا السعي 



ها من أكثر فالهوية وترميمالخطابية الكولونيالية، هو في الحقيقة هدف استراتيجي للنقد برمته...

هو في  الاستراتيجيات حضورا، وهي تستغرق كافة المقاربات النقدية، فالدّافع لكل منتج خطابي مقاوم

مَّ فالدّافع الأول لإعادة تسريد التاريخ وتوظيف رموزه إنما هو إعادة  22الحقيقة الهوية وتكوينها"
َ
ومن ث

الزمن، ويسهم جليا في إعادة تموضعها الثقافي تبلور للهوية والذي حتما ستجانس مع حركة الذات عبر 

أو احتمالات أخرى يمكن أن تتخذها "، الذي بدوره يؤسس لمعطى وجودي للذات ولهوية الجماعة معا

هوية الذات مشروطة بإرثها الثقافي الماض ي، حتى تتكون في الحاضر وفق علاقاتها التاريخية الثقافية 

 الفكرة يمكن أن نفهم خاصية التحول الذي تتصف به الهوية التي تكونت على إرثها، على ضوء هذه

يذهب رامي أبو شهاب في كتابه الرسيس  الشأن نفسهفي   23مع المحافظة على كيانها الأصيل"

إشارات محسن جاسم الموسوي في كتابه انفراط العقد المقدس تعمل على والمختالة إلى أن "

لي للهيمنة على الآخر عبر إخضاعه، وتعليم اللغة استراتيجية تقابلية بين الوعي الكولونيا

كذلك    24ستعمار" الا  ءالآخر على الأنا وتحولاتها في ضوالكولونيالية...يضع الموسوي تصورا لأثر 

تتخذ من السرد ذي الهوية الناطقة بلغة الآخر نموذجا لمساءلة التي دراسة محمد لطفي اليوسفي "

والمكان، حيث يقيم دراسته على نصوص روائية للجزائرية آسيا جبار، الاستعمار والصراع في اللغة 

الآخر، حيث يشير اليوسفي إلى كتابة التاريخ -وهنا نلحظ تعدد مستويات البحث ضمن استراتيجية الأنا

من منظور المنتصر، ولكن هذه العملية تتحول إلى التقويض، حين تلجأ المرأة في المستعمرات إلى سرد 

فعلا يُمكن عدّ النصوص  25لخاص، وهو ما يطلق عليه اليوسفي، "في مواجهة سرد الآخر"نّ اهتاريخ

تب
ُ
بلغة الآخر نصوصا تخلق نوعا من الصراع الثقافي بين الأنا/العربية والآخر/ الغربي، فهي  تالتي ك

جبار تتمثل فاللغة لدى آسيا ها وكينونتها في العالم الإنساني، "تبحث في جوهر هذا الصراع عن وجود

بقدرتها على صياغة التّاريخ من منظور المرأة التي عانت التجربة الكولونيالية، ولهذا يثمن محمد لطفي 

اليوسفي هذا الدور ويتتبعه في دراسته محيلا إلى أثر توظيف اللغة في إعادة سرد التّاريخ في رواية 

لأرض، إن استعانت المرأة باللغة الفرنسية "فانتازيا" وهنا تكمن المواجهة السردية بين الغازي وصاحب ا

 26"أداة لتقويض سرد الآخر لا سيما حضور الأخير بالنص في متن الرواية وسرديته للتّاريخ

تذهب آسيا جبار في روايتها فانتازيا إلى محاولة الرد بالكتابة، فمن خلال تتابع فصول الرواية تسرد 

المستعمر، وعبر التوثيق التّاريخي للوقائع الاجتماعية الكاتبة حياة الأهالي والأحداث وفق رؤية 

أمثال الكولونيل سانت آرنو وبيليسييه والسياسية تقدم آسيا جبار الوضع كما نظر إليه الفرنسيون 

وهدم وما قاموا بيه تدمير  نتصاراتهم في الجزائر، ويوثقون ماالذين يصورون أمجادهم وا وأمابلماتير 



يقول الكولونيل سانت آرنو في رسالة موجهة لأخيه: إني أسد المنافذ كلها حتى " خلفوه من خراب وإبادة

 27سرب الهواء وأسوي جبانة فسيحة"لا يت

ستعمِر  في عنجهيته  -مستندة في ذلك إلى وثائق تاريخية-تكشف آسيا جبار ضمن روايتها 
ُ
رؤية الم

حيل
ُ
بلغته، وفكره الاستعماري إلى حضور سردية الغازي  ونظرته المتعالية إزاء الجزائر وشعبها، كذلك ت

، وتعمد آسيا لجرائم الاحتلال هاادة تقويضية، تقوم على سردسردية مض أنشأت الكاتبةوفي المقابل 

جبار في رواياتها إلى توظيف أشكالا مختلفة من الثقافة الجزائرية، كاللغة العامية، واللباس الجزائري، 

لموروثات الشعبية كالحكاية والأمثال، لتبني خطابا جزائريا مُقاوما ومُقوضا والعادات والتقاليد، وا

وتعمد المؤلفة في  وهو يشبه التعري كما أشار اليوسفي من نص لآسيا جبار:"لسردية الآخر بلغته  

بعض المواضع إلى إدراج ومضات توضح موقفها من كتابة السيرة في اللغة الفرنسية التي تكتب بها 

لغة عدو الأمس، نقرأ "حين أتعرى في هذه اللغة أمارس خطر الاشتعال الدائم، فالأمر يعني وتعدها 

ليس بالأمر الهين  -بوصف آسيا جبار–والكتابة بلغة العدو    28للسيرة الذاتية بلغة عدو الأمس" كتابة

دى آسيا جبار ويعمل قارب اليوسفي آلام الكتابة بلغة الآخر لعلى الكتّاب الجزائريين، ووفقا لذلك  "  ي

على الكشف عن حيثياتها وملابساتها، حيث تتملك صاحبها الغربة ولهذا تلجأ آسيا جبار لاستخدام 

اللغة الشفهية أو العامية... فاستخدام لغة الآخر يملك جوانب غير بريئة ومخاتلة، فهي إن بدت في 

فاللغة  ول شاكر نوري بهذا الصدد:ظاهرها تبعية للاستعمار إلا أنها تقوضه، وتعتبر إدانة له، يق

الفرنسية تبعا لانتشارها في بلدان المغرب العربي وإفريقيا، يمكن أن تكون قناة أو أداة للتأثير في الوعي 

نلتمس في كتابات آسيا جبار هذا الجدل الذي سعت الكاتبة إلى    29الثقافي، لمن عانى من الاستعمار"

قته مع الآخر/ الذات عينها التي تعد جزءا من موضع التساؤل أو تقديم ذات شخصيتها لكن مقابل علا

 30"لمست بيدي قماش الحايك، آه لكم أستشعر فخرا جما وأنا بجانبها"   الكينونة أو الوجود؟

و عينيها السوداوين "السائرة غارقة تحت الحرير الناصع، بحيث لا يمكن للمرء أن يرى سوى عرقوبيها أ

 31أعلى العجار"

ستعمرة بعد ما طالها من 
ُ
تتسع الدّراسات في هذا المجال لتبحث في الجوهر الإشكالي لهوية الشعوب الم

هيمَن عليها، في 
ُ
تدمير، هذه الأزمة في الحقيقة ما زالت تطفو بشكل جلي على سطح آداب الشعوب الم

الذات والهوية والوطن، البحث عن الأدب في رحلة  ، يظهر  فيهاصور من التّمزق والتشظي والانشطار 

 يستمد  عنوان "الهوية والأدب في الجزائر القومية بعد حرب التحرير تحمل الك شبل في دراسة لم

من استراتيجيات فرانز فانون مدخلا لمقاربته ذات الطابع النفس ي، فثمة إشارات إلى الكاتب آلياته "

بير عن الاغتراب، والعودة إلى الماض ي، سمات كتابة آداب ما بعد الكولونيالية من خلال مفردات التع



وبعث المحلية، والعودة إلى الأصول، وتقديم العرقية، ونموذجها الواضح أعمال كاتب ياسين، ومالك 

حداد، ومحمد ديب، فمالك شبل يعلي من شأن دور الأدب في تعميق الوعي بالوجود الذي تهدد 

الخارجية التي تعارض هويته، يصل المستعمَر إلى وتلاش ى في حضرة الآخر لهذا يقول: تحت هذه النظرة 

الشك بهويته الشخصية إلى حد من الضغط الروحي والأنطولوجي الذي يصبح معه قادرا على اتباع 

 32الحذر، وهذا وقد يتعرض للتدمير من جراء هذا الضغط، لأنه لا يحمل اسما" 

وصول إلى الأفضل والأحسن، وكل فكل إنسان "يحمل طموحا لصناعة المجال الحيوي طبقا لحلم ال

إنسان لديه الدافع القوي لبناء مكانة والقيام بدور، ليس فقط على صعيد المعاش اليومي، إنما أيضا 

على صعيد الشأن العام، بذلك وحده يصنع انتماءه الذي لا يكفي أن يكون معطى له كهوية بالميلاد، 

 33ام في بناء المجال الحيوي، أي وطنه"وبذلك وحده يشعر  بتجذر  هويته، ومن خلال الإسه

لت عنصرا 
ّ
ستعمَرة إذن  إحدى أهم أدوات التواصل اتي شك

ُ
لقد عُدّت اللغة ضمن آداب الشعوب الم

غات الأصلية 
ّ
رئيسا في إعادة بناء المجتمعات المستضعفة، كذلك التّهميش اللغوي الذي طال الل

لغة الاستعمار كوسيلة لنقل المعنى، وهذا ما أنتج وعاء دفع المثقفين والكتّاب إلى استخدام للمجتمعات 

لت اللغة مكونا أساسيا في بناء التصورات 
ّ
جديدا للثقافة والهوية، وضمن هذا الفضاء المزدوج شك

تأخذ الهوية ككيان ثقافي أهم سماتها وأشكالها من البناء الثقافي الذي بدوره  " المشتركة داخل الجماعة.

كوّن جسد الثقافة ككل، فتعتبر الهوية بمثابة ذلك الرابط بين الفرد والذات يتكون من عدّة أجز 
ُ
اء ت

بالنظام الثقافي للمجتمع "إن البناء الثقافي والهوية التي يؤسس لها تعتمد رموزا معينة: اسم، أصل، 

 34آثار، آداب، خبرات، عادات، منجزات...ويحاول تصويرها كمنظومة متماسكة" 

ي وظيفة اللغة الاستعمارية، يعكس قدرة الشعوب على إعادة امتلاك أدوات القوة إن هذا التّحول ف

هاجر  لم تعد مرتبطة بالهيمنة فحسب بل 
ُ
الرمزية وتوظيفها لمصلحتها، فاللغة في الأدب الجزائري الم

هيمِن 
ُ
أصبحت جسرا للتّعبير عن الوجود والمطالبة بالحقوق وفضاء لإعادة تشكيل العلاقة بين الم

هيمَن عليه، ومن خلالها أعادت الشعوب صياغة سرديتها الخاصة بلغة الآخر.و 
ُ
 الم

 خلاصة:

هَيمَن عليها ونخص الأدب الجزائري المكتوب 
ُ
إن التّبني الحاصل للغة العدو ضمن آداب شعوب الم

ستخدم ليُعبر عن رفضه لصاحبها، ما دفعه لتوظيف عدّة رموز ثقافية 
ُ
)الحكايات بالفرنسية، إنما ا

اث..( ورة..( ورموز تاريخية )أبطال، أحدالشعبية، الأغاني الشعبية، الأمثال، اللغة العامية، الأسط

واجتماعية )عادات، تقاليد، موروث مادي"لباس"( ومن ثم جاء هذا التبني للغة الآخر للرد والمقاومة 

 المتلقي الغربي/العالمي من جهة ثانية. بُغية إعادة ترميم الهوية، واسترجاع الذات من جهة، والتأثير على



خاذ اللغة الفرنسية كآلية مقاومة عمل على تشويهها وتفكيك ما فيها من مكامن قوة بإدخال 
ّ
ثم إن ات

لتكون أداة مواجهة وتقويض لسردية ليُعيد الكاتب تشكيلها  -ما ذكرناه سابقا من رموز –الدّخيل عنها 

 الآخر.

يحتاج إلى تحليل دائمٍ للبنى الشعورية للذات  غير العربيةبلغات أخرى إن الأدب الجزائري المكتوب 

مقابل الآخر، الذات الجزائرية/العربية/المسلمة بما تحوز من خصوصيات ثقافية وتاريخية واجتماعية 

كونات التي هي محط تناز 
ُ
هيمن، حيث تختلط الدّلالات والم

ُ
ع وصراع مُقابل الحضور الغربي /الأوروبي/الم

وفي ظل العلاقة المتأزمة بين الذات والآخر، بين المركز والهامش، وبين دول العالم الذات والآخر  " بين

المتحضر ودول العالم الثالث لا يغدو أن يكون الأدب والرواية بشكل خاص إلا جزءا من هذا الصراع، 

ه زمن الصراع بالهويات والذوات، وبالمراكز والقوى، بالشيوع والذيوع أو 
ّ
الانسلاخ والضمور حتى إن

 35"الأفول، هي حرب بالثقافات نتج عنها صراع هوياتي

بالبحث في هوية الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية مثلا ينظر في المقام الأول إلى أن إنّ الدّارس المهتم 

الأدب هو مرآة تعكس الواقع بما يحمله من قضايا وأحداث وقيم بمعنى الخصوصيات التي تسِمُ 

نتمية إليه، فالهوية كما أسلفنا الذكر هي مجموعة من الخصوصيات المركبة التي تميّز فرد ال
ُ
جماعة الم

عن غيره أو جماعة عن غيرها، والبحث في الهوية هنا ما هو إلا محاولة لإثبات ذات معينة وتحديد 

خصائصها هو تأكيد تموضعها إزاء الوجود الحضاري، ومن ثمَّ فالدّخول إلى عوالم هذه الذات وتحديد 

على كينونتها وحضورها وانتمائها للجماعة، وتبعا لذلك تعدّ الذات كيانا وجوديا  -بشكل أو بآخر–

ى 
ّ
له هذه الذات ونعني ما يظهر منها وما يتجل

ّ
ماديا تتموضع ضمن تكتّلات جماعية والهوية هي ما تمث

لها الفرد المنتمي إليها، وتكون وجهً من خلالها ثقافيا في أحايين كثيرة، لتُصبح الهوية ظاهرة ثق
ّ
افية يُمث

عبّر عن أصالة الفرد في وجوده ويُعطيه ميزة التموضع والتكيف مع الوجود 
ُ
للثقافة يحمل مكوّنات ت

أن لكل الحضاري/العالمي عبر الزمن، ويُمكننا هنا أن نحدّد أحد أهم هذه المكونات وهو "التاريخ" بما 

لها وسماتها التي تجعلها مغايرة عن الآخر، فلهذه  جماعة انتماءها الخاص بها
ّ
وعناصرها التي تشك

الجماعة بلا ريب تاريخها الحافل بالوقائع والأحداث إضافة إلى مجموع المكونات والسياقات المختلفة في 

مستويات عدّة، لذلك فالبحث في التّاريخ أو إعادة سرده ضمن  الخطابات الأدبية الرّاهنة وخاصة ما 

هاجر" لا يقتصر فقط على ذكر الأحداث من معارك تق
ُ
صد إليه هذه الدّراسة )الأدب الجزائري الم

جتمع وإنما هو إعادة إحياء لعلاقة الهوية والتّاريخ بما يحمله الأخير من إثبات وجودي وحروب في الم

تكاملية لا ينفصل علاقة الهوية بالتاريخ علاقة وشيجة وتوثيق لأصالة الشعب وإرثه الحضاري، لتغدو 

ل إلا من خلاله.
ّ
 أحدهما عن الآخر ولا يكتمل بمنأى عنه ولا يتمث



 خاتمة:

 بناء على ما سبق نخلص إلى النتائج الآتية:

ل عبر مجموعة من الممارسات الرمزية التي -
ّ
ل الهوية بناء خطابيا فاعلا ضمن سرد الأمة، وتتمث

ّ
تشك

هاجر في بلورة 
ُ
نحدد بها انتماء الذات وكينونتها، وقد أسهمت الهوية الثقافية في الأدب الجزائري الم

وسعت إلى ترميمها  تشكيل الذات الجماعية -بشكل أو بآخر–الوعي الهوياتي لدى الشعب، حي أعادت 

ستعمِر.
ُ
فه الم

ّ
 واستردادها من الخراب الذي خل

ل حضور الهوية الثقافية في الخطاب الجزائري المكتوب بغير العربية إثباتا للأصل بكل كثافته -
ّ
لقد مث

ذلك عبر العودة إلى حكايات النشأة وسرد البدايات والاستلهام من الذاكرة الجمعية بما تحمله من 

 عبية وإرث تاريخي عميق.موروثات ش

متخذا من الفرنسية – ؤوليته إزّاء وطنه وثقافته حيث أسّسواعٍ بمس جاء الكاتب الفرانكفوني كفرد -

تعالية التي وجود امشروع -أداة لمقاومة الآخر الغازي ومواجهته
ُ
يا أسهم في تقويض الهيكلة الخطابية الم

هيمن إلى ترسيخها لفترات طويلة من الحقب الاستعمارية، كذلك قدّم إضافة 
ُ
التجربة فاعلة في سعى الم

 الأدبية 

إن الغزو الثقافي الذي مارسته فرنسا ضد الجزائر عبر فرض لغتها ومحاولة طمس اللغة العربية أنتج -

معقدا بالفعل، وعكس بشكل جلي الصراع الهوياتي داخل هذا الأدب، لكنّه وبلا ريب مشهدا أدبيا 

تمكنّ من خلق فضاء مزدوج للتعبير عن ذات الأمة الجزائرية، وأثبت جذورها وكينونتها ضمن الوجود 

 الحضاري.

خذها الكتّاب للتمثيل الذاتي والمقا-
ّ
هاجر وسيلة ات

ُ
ومة الرمزية ضد جاءت اللغة في الأدب الجزائري الم

هيمنة العدو، حيث خلقت حقل صراع دلالي وثقافي تمكنت عبره من إعادة صياغة الذاكرة واستعادة 

 حقيقة أصالة الشعب، ذلك بإعادة تسريد تاريخه المجيد.

 الهوامش والإحالات:

قافية، تر، جمال بلقاسم، رؤية للنشر والتوزيع، ط -1
ّ
 382-381، ص2018القاهرة ، 1كريس باركر، معجم الدراسات الث

 385نفسه ص  -2

، 2دوغلاس روبنسون: الترجمة والامبراطورية، نظريات الترجمة ما بعد الكولونيالية، تر ثائر علي ديب، دار الفرقد، سوريا، ط  -3

 217،  ص 2009

، 2021، الجزائر 1للنشر، ط محمد حكيمي، تحوّلات الخطاب الثقافي من التنوير إلى ما بعد الحداثة "دراسة نقدية"، دار ميم  -4

 122ص 

 82، ص 2010، 1جابر عصفور، الهوية الثقافية والنقد الأدبي، الهيئة العامة المصرية للكتاب، القاهرة، ط -5

 382كاريس باركر، معجم الدّراسات الثقافية، ص  -6



 385نفسه، ص  -7

 وحيد بن بوعزيز، جدل الثقافة، مقالات في الآخرية والكولونيالية والديكولون -8
َ
، 2018، الجزائر 1يالية، دار ميم للنشر، ط

 54-53ص

 164انظر: دور التربية في مواجهة تداعيات العولمة على الهوية الثقافية ، حمدي حسن المحروقي , ص  -9

 2004، 2مصطفى الحجازي، الإنسان المهدور )دراسة تحليلية نفسية اجتماعية(المركز الثقافي الغربي، المغرب، بيروت ط -10

 250ص

 89بن بوعزيز، جدل الثقافة، ص  وحيد -11

 54-53نفسه، ص  -12

 384كاريس باركر، معجم الدّراسات الثقافية، ص  -13

رامي أبو شهاب، الرسيس والمخاتلة )خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد العربي المعاصر النظرية والتّطبيق( نقلا عن شاكر  -14

 .21، ص 2011، الصدى للنشر والتوزيع، أفريل 48ب دبي الثقافيةنوري، منفى اللغة حوارات مع الأدباء الفرانكوفونيين، كتا

 385كاريس باركر، معجم الدّراسات الثقافية، ص   -15

 385نفسه، ص  -16

 385نفسه، ص  -17

 .111محمد حكيمي، تحوّلات الخطاب الثقافي من التنوير إلى ما بعد الحداثة "دراسة نقدية، ص  -18

 رامي أبو شهاب، الرسيس والمخاتلة، ص  -19

 .268نفسه ص  -20

 .232نفسه، ص  -21

 233نفسه، ص  -22

 .112محمد حكيمي، تحوّلات الخطاب الثقافي من التنوير إلى ما بعد الحداثة "دراسة نقدية، ص  -23

 .233رامي أبو شهاب، الرسيس والمخاتلة، ص  -24

 233نفسه،  -25

 .269-268نفسه،  -26

27- Asia Djebar : L’amour la Fantasia, édition Albin Michel, 1995, p90 

 241نفسه،  -28

 .270، ص رامي أبو شهاب، الرسيس والمخاتلة -29

 .16، ص2016تر، يحياتن، المركز الثقافي العربي، نوفمبر آسيا جبار، بوابة الذكريات،  -30

 .15نفسه، ص  -31

 .235، صرامي أبو شهاب، الرسيس والمخاتلة -32

 .250، ص مصطفى الحجازي، الإنسان المهدور -33

 113، ص التنوير إلى ما بعد الحداثة "دراسة نقديةمحمد حكيمي، تحوّلات الخطاب الثقافي من  -34

 113نفسه، ص  -35

 

 


