
 

1 
 

 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

قسنطينة –جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية   

 كلية الشريعة والاقتصاد

 بالتعاون مع مخبر الدراسات الشرعية 

  :الندوة الوطنية حول  ينظمان

 المالكي ودوره في نشر الفكر الوسطي""المذهب 
 م2025نوفمبر  19ه الموافق: 1447جمادى الأولى  28 الأربعاء

 وسطية الإمام مالك بين مدرسة الرأي ومدرسة الأثرعنوان المداخلة: 
Imam Malik's middle groundbetween the school of opinion and the school of tradition 

 عبد الرحمن خلفة أ.د.

 جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة 

.khelfa@hotmail.fr-arالبريد الالكتروني 

 

 :ملخص

 جيبتبين مدرسة الرأي ومدرسة الأثر' ل'وسطية الإمام مالك  هموضوعهذداخلتي م تعالج
عن إشكالية يتمحور سؤالها الرئيس حول موقع الإمام مالك من المدرستين وعلاقة ذلك 

، مستهدفا بذلك وضع الإمام مالك خصوصا ومذهبه عموما في التصنيف ؟بوسطية مذهبه

العلمي الذي ينسجم وشخصيته ويتلاءم وأصول مذهبه ويعكس فقهه، من خلال قراءة نقدية 
لتصنيفية لمذهب الإمام مالك بين مختلف الآراء ا لاقتضاءرصينة تحليلية مقارنة عند ا

، التي واكبت تاريخ المذهب ومآله في القديم والحديث، متوسلا لذلك بالمنهج ومبرراتها

الاستقرائي والمنهج التحليلي؛ لتكون المعالجة عبر مبحثين رئيسين نخصص المبحث الأول 
مام مالك قديما وحديثا؛ بينما نخصص لإبراز موقف مؤرخي تاريخ التشريع من تصنيف الإ

المبحث الثاني لإبراز موقع الإمام مالك بين مدرسة الرأي ومدرسة الحديث، قبل أن نختم 

 .المداخلة بخاتمة نضمنها نتائج البحث وتوصياته
 وسطية، مدرسة الأثر، مدرسة الرأي، التصنيف، المنقول والمعقول الكلمات المفتاحية:

 

Keywords:Moderation, School of Tradition, School of Opinion, Classification, 

Transmitted and Rational Knowledge 
 
summary 

This paperaddresses the topic of "Imam Malik'sModerationBetween the School of 

Opinion and the School of Tradition," aiming to answer a central question concerning 

Imam Malik's position withinthesetwoschools and its relation to the moderation of 

hisschool. The goal is to place Imam Malik, in particular, and hisschool, in general, 

withina scholarly classification thatalignswithhispersonality, is consistent with the 

mailto:ar-khelfa@hotmail.fr


 

2 
 

principles of hisschool, and reflectshis jurisprudence. This isachievedthrough a 

rigorous, analytical, and comparative criticalreading, wherenecessary, of the various 

classifications of Imam Malik'sschool and theirunderlyingreasons. 

 It also examines the different classifications and perspectives that have 

accompanied the school'shistory and development, both in the past and present. The 

paperemploysboth inductive and analyticalmethods, dividingitstreatmentintotwo main 

sections. The first section focuses on the positions of historians of Islamic 

jurisprudence regarding Imam Malik's classifications, bothpast and present. The 

second section explores Imam Malik's position between the School of Opinion and 

the School of Tradition. The paperconcludeswith a summary of the researchfindings 

and recommendations. 

 

 مقدمة

مشارب شيوخه، وتباين أصول مذهبه خلافات ، وتنوع مالكتعدد مناهل علم الإمام  لقد أثار

في  هتصنيفه المدرسي، بين من يدرجمنهجية منذ القدم بين مؤرخي تاريخ التشريع حول 
مدرسة الحديث/الأثر ويجعله إماما لها، ومن يدرجه في مدرسة أهل الرأي ويجعله رائدا لها، 

ولئن خفت صوت هذا الجدل في القرون الأخيرة بعد أن بدا أن الخلاف بين المصنفين قد 

مية؛ إلا أن حسم لصالح أصحاب التصنيف الأول بحكم عوامل تاريخية وأخرى تبدو عل
الخلاف سرعان ما تجدد في هذا العصر؛ نتيجة الدراسات النقدية والقراءات الجديدة التي 

انصبت على المدرسة المالكية تزامنا وعملية إحياء التراث الفقهي الإسلامي وتحقيقه ونشره، 

تصنيف حيث أخضع الكثير من الباحثين المعاصرين والمحدثين ما بدا أنه مسلمة علمية في 
الإمام مالك إلى محك النقد مجددا من خلال عمليتي تحقيق وتنقيح بأدوات علمية ومناهج 

؛ ما جعلها تعيد النظر في منزلة الإمام مالك بين تجردت إلى حد بعيد من إكراهات التاريخ

ى من تاريخ التشريع، فظهرت اتجاهات علمية المدرستين التي استقر على تكريسها المتلق  
سحبت الإمام مالك من دائرة الأثر التي أغلقت دونه إلى دوائر أخرى جعلته عند معاصرة 

رج بموجبها من دائرة الأثر خلتين وعند آخرين في منزلة جديدة البعض في منزلة بين المنز

 .ولكل حججه وأدلته العلمية والتاريخية !إلى دائرة الرأي
الإمام مالك بين مدرسة الرأي ومدرسة في ضوء هذا يأتي مقالنا هذا الموسوم ب'وسطية 

الأثر' ليجيب عن إشكالية يتمحور سؤالها الرئيس حول موقع الإمام مالك من المدرستين 

مستهدفا بذلك وضع الإمام مالك خصوصا ومذهبه عموما في ؟ وعلاقة ذلك بوسطية مذهبه
من خلال التصنيف العلمي الذي ينسجم وشخصيته ويتلاءم وأصول مذهبه ويعكس فقهه، 

نيفية لمذهب الإمام بين مختلف الآراء التص قراءة نقدية رصينة تحليلية مقارنة عند الاقتضاء

، التي واكبت تاريخ المذهب ومآله في القديم والحديث، متوسلا لذلك بالمنهج مبرراتهامالك و
ول الاستقرائي والمنهج التحليلي؛ لتكون المعالجة عبر مبحثين رئيسين نخصص المبحث الأ

لإبراز موقف مؤرخي تاريخ التشريع من تصنيف الإمام مالك قديما وحديثا؛ بينما نخصص 



 

3 
 

المبحث الثاني لإبراز موقع الإمام مالك بين مدرسة الرأي ومدرسة الحديث، قبل أن نختم 

 .المداخلة بخاتمة نضمنها نتائج البحث وتوصياته

 مؤرخي تاريخ التشريع من تصنيف الإمام مالك ومذهبه الفقهي موقف-الأولالمبحث 

؛ تصنيف الإمام مالك ومذهبه بين المدرستين حولثون اختلف الباحثون القدامى والمحد  

 في القديم والحديث؛ وفق ما يأتي: ناوكان لهم رأي مدرسة الحديث/الأثر ومدرسة الرأي؛

 أهل الحديثرأي القائلين إن مالكا إمام -المطلب الأول

مصف مدرسة أن مذهب الإمام مالك معدود في يرى جل الباحثين المحدثين والمعاصرين 

هذه المدرسة التي نشأت بالحجاز وسط بيئة أثرية  إمام، وأن الإمام مالك الحديث/الأثر
ومنهم مدرسة الرأي،  إليهاتشكلت بحكم عوامل تاريخية تختلف عن بيئة العراق التي ينسبون 

في كتابه أصول الفقه وتاريخ  عبد الوهب خلافو 1أمين في كتابه ضحى الإسلامأحمد 

، في كتابه تاريخ ، وعمر سليمان الأشقر3في كتابه تاريخ التشريعومناع القطان ، 2التشريع
وث المذاهب الفقهية نظرة تاريخية في حدفي كتابهوأحمد تيمور باشا، 4الفقه الإسلامي

ذهبوا إليه بأدلة علىما وقد استدلوا و غيرهم،،5وانتشارها عند جمهور المسلمين الأربعة

 تاريخية وعلمية منها:
للمدينة منزلة خاصة باعتبارها دار الهجرة، التي نزل فيها التشريع، وشهدت ما  كان-)أولا(

كان من رسول الله صلى الله عليه وسلم قولا أو فعلا. وعاش فيها الخلفاء الراشدون؛ 

فأصبحت مهد السنة، ومنبع الحديث، وملتقى الصحابة، وهذا يجعل أهلها أثبت الناس بالفقه، 
، ووقوفا عند الآثار، ومدرسة المدينة فوق هذا تستقي منهجها من وأشدهم تمسكا بالرواية

في مقدمتهم زيد بن ثابت وعبد الله بن عمر رضي الله عنهم جميعا، الذين  شيوخها الأوائل

وقد عرف ابن عمر بحرصه الشديد على تتبع آثار الرسول صلى الله عليه وسلم، والاعتزاز 
 .6ن حملوا لواء العلم بهذه المدرسةبه، وتأثر بهذا المنهج تلاميذه الذي

تختلف البيئة التي عاش فيها الإمام مالك في الحجاز عموما وفي المدينة المنورة خصوصا ف

أن الأحاديث وفتاوى الصحابة لم تكن كثيرة في العراق كثرتها ببيئة العراق؛ حيث إن قارناها 
اعتمدوا عليها في تشريعهم، وركنوا في الحجاز، فالحجازيون وجدوا عندهم ثروة من الآثار 

إليها، وأما فقهاء العراق فلم تكن لديهم هذه الثروة، فاعتمدوا على عقولهم، واجتهدوا في تفهم 

معقول النص وعلة التشريع لتتسع معاني النصوص لما لم تتسع له ألفاظها، وأسوتهم في هذا 
 .7أستاذهم عبد الله بن مسعود

بالمنهج الذي التزمه علماؤهم كما ذكرنا في حرصهم على  ة الحجازمدرس تتأثرفقد 

الأحاديث والآثار، وتجنبهم الأخذ بالرأي، وإعمال القياس، إلا إذا كانت هناك ضرورة 
؛ وربما امتنعوا عن الإفتاء في المسألة التي لا يوجد لها دليل من كتاب أو سنة أو أثر ،ملجئة

                                                             
 .499م، 2012مملكة المتحدة مؤسسة هنداوي، ال الإسلام، ضحىأحمد أمين،  -1

 125السعودية بمصر، مطبعة المدني، المؤسسة أصول الفقه وتاريخ التشريع، خلاف، عبد الوهاب،  -2

 343، م2001ه/1422، 5القطان، تاريخ التشريع،مكتبة وهبة، طمناع -3

 85، 1الفقه الإسلامي، مكتبة الفلاح، الكويت، طالأشقر عمر سليمان، تاريخ -4

( وانتشارها عند الحنبلي-الشافعي-المالكي-نظرة تاريخية في حدوث المذاهب الفقهية الأربعة )الحنفي  أحمد تيمور باشا،-5

 61م،1990ه/1411، 1لبنان، ط –دار القادري للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ،المسلمينجمهور 

 292-291، مرجع سابقمناع القطان، -6

  252، مرجع سابقخلاف، -7



 

4 
 

لذين استوطن أكثرهم الحجاز عامة والمدينة خاصة، ما لديهم من ثروة كبيرة لدى الصحابة اف

 .8تفي بحاجتهم في الاستدلال، وتغنيهم عن إعمال الرأيكانت من أحاديث وآثار 
المدينة كانت المدرسة الفقهية الأولى المعروفة بمدرسة الفقهاء السبعة، وعلى يد تلاميذ  ففي

هذه المدرسة تلقى مالك العلم، وهم يؤثرون الرواية ويرون فيها عصمة من الفتن، ولا 

يأخذون بالرأي إلا اضطرارا، وعلى النقيض من هذا، كان أساتذة أبي حنيفة من شيوخ 
العراق الذين يفرضون مسائل غير واقعية ويضعون لها أحكاما  مدرسة أهل الرأي في

 9بآرائهم

بعدهم عن مواطن الفتنة، وبواعث النزاع بالنسبة لما كان عليه الأمر في العراق؛ فقد -ا()ثاني
وظل تراث الحديث والأثر محفوظا لديهم،  ،ع وأهل الأهواءسلموا من بدعة الخوارج والتشي  

العراق؛ بخلاف ما هو عليه الحال في . 10لا تشوبه ريبة، ولا يتطرق إليه تهمة الوضع

كانت فيها الفتن التي أدت إلى افتراء الأحاديث وتحريفها؛ لأنها كانت مهد الشيعة  فالعراق
ومقر الخوارج، وقد شاهد فقهاء العراق من الجرأة على وضع الأحاديث والتحريف فيها ما 

لم يشاهده فقهاء الحجاز، فلهذا تشددوا في قبول الرواية والتزموا أن يكون الحديث مشهورا 

فقد  .11وإذا وجدوا حديثاً يفهم منه ما لا يتفق، وحكمة الشارع أولوه أو تركوه بين أهل الفقه،
كان مالك بالمدينة التي عاشت بمنأى عن هذه المنازعات الفكرية، ولم يرج في سوقها 

 .12مذاهبها، بل راج فيها علم الكتاب والسنة؛ فكان تأثيرها على مالك

بيئة العراق غير بيئة الحجاز، فاختلاف البيئة الحضارية بين المدينة والعراق؛ -)تاسعا(
والأقضية والحوادث في البلدين مختلفة؛ لأن دولة الفرس خلفت في العراق أنواعًا من 

المعاملات والعادات والنظم لا يعهد مثلها في بلاد الحجاز، فكان مجال الاجتهاد في العراق 

متدا، ولهذا تكونت في فقهاء العراق ملكة البحث، والتفكير وبدت لهم ذا سعة وأفق البحث م
وجوه عديدة من الرأي والنظر في التشريع، وأما فقهاء الحجاز فقلما حدث لهم ما لم يحدث 

لسلفهم من التابعين أو الصحابة؛ لأن البيئة واحدة، وقلما حدث لهم ما لم يحفظوا في حكمه 

لم يجدوا للاجتهاد المجال الذي وجده العراقيون اعتادوا فهم حديثا أو فتوى صحابي، فلما 
  .13امقاصدهالنصوص على ظواهرها، ولم تدعهم حاجة إلى البحث في عللها أو التعمق في 

أشار قد و .14بمعنى آخر جعلوا لبداوة أهل الحجاز أثر في وقوف الحجازيين عند النصوص

في من حيث الحضارة والبداوة فيه الإمام  عاشلذي البلد ا طبيعةقديما إلى أثر ابن خلدون 
وأيضا : )فقالوالأندلس للمذهب المالكي تبني أهل المغربيبرر حين راح ،الفقهي مذهبه صقل

نون الحضارة التي لأهل والأندلس، ولم يكونوا يعا المغربفالبداوة كانت غالبة على أهل 

غضا عندهم، المالكي.المذهبالبداوة، ولهذا لم يزل  لمناسبةالعراق، فكانوا إلى الحجاز أميل، 
 15المذاهب(من  لحضارة وتهذيبها، كما وقع في غيرهولم يأخذه تنقيح ا

                                                             
 293، مرجع سابق، مناع القطان-8

 344، نفسه، مناع القطان-9

 .293، نفسه، مناع القطان-10

 252، مرجع سابقخلاف، -11

 344مرجع سابق، ،مناع القطان-12

 252، مرجع سابقخلاف، -13

 85، دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت، السايس محمد علي، تاريخ الفقه الإسلامي-14

العِب ر وديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن خلدون، عبد الرحمن، كتاب  ابن -15

 .565-1/564م، 1981ه/1401، 1الفكر، بيروت، طالأكبر، مراجعة سهيل زكار، دار 



 

5 
 

يسر الحياة لدى أهل الحجاز، وقلة مشاكلهم؛ حيث كانوا على الفطرة ففي المدينة يسجل 

ائل، وكان الناس الأولى بمنأى عما تحدثه المدينة الفارسية أو اليونانية من تفريع للمس
يعيشون على الحالة التي كانوا يعيشون عليها في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وليس 

 .16هناك من الحوادث المستجدة سوى القليل النادر

مام مالك ومدرسته الإ؛ى مؤرخو تاريخ التشريعجعلت؛ كما يرهذه هي بعض العوامل التي 
بل يذهب أحمد أمين بعيدا في وصف هذه  ؛الحديث ي مدرسة أهل الأثر أو أهلف ينمنضوي

ميزاتهم: كراهيتهم الشديدة للسؤال عن الفروض؛ لأن  إن من:)لدرجة أنه قال ،المدرسة

كثرية المصدر عندهم وهو الحديث محدود، وهم يكرهون إعمال الرأي، وقد رويت أقوال 
على العراقيين إثارة  عيبهمعن حادثة إلا إذا وقعت فعلا، وتدل على كراهيتهم للسؤال 

،ومن مميزاتها الاعتداد بالحديث حتى الضعيف منه، وتساهلهم في شروطه ضالفرو

  .17وتقديمهم ذلك على الرأي، كالذي روينا عن أحمد بن حنبل(
هذه المدرسة كما أسلفنا سبباً بل حمل هذه المدرسة مسؤولية وضع الأحاديث فقال: )وكانت 

رأى قوم لا يتحرون الصدق أن هناك مسائل لا تعد لم يرد  مباشر لوضع الحديث، فقد يرغ

، فوضعوا الأحاديث المشاكلم على الرأي تحل به دِ تق  لا ، ورأوا أعلام مدرستهم فيها نص
  18بها هذا الموقف( الكثيرة يغطون 

 مام مالك رائد مدرسة الٍرأي:الإالقائلين إن  راي-الثانيالمطلب 

ا قاله م بمالإمام مالك إماما لأهل الأثر ظهر رأي آخر لم يسل  ي الذي جعل أمقابل هذا الر
هم ، ومنالك رائد مدرسة الرأيمهؤلاء بل ذهب على النقيض من ذلك إلى القول إن الإمام 

 .دةوبدرجة أقل أبوري طرابيشي، وحديثا جورجفي القديم يحيى بن معين وابن قتيبة، 

ما ذهب إليه حججا علمية وأخرى تاريخية للاستدلال على وأبو ريدة طرابيشي وقد أورد 
أن هذا التقسيم غير هذا الباحث المعاصرومن أخذ عنه وقد لاحظ ولين، وإقامة الحجة على الأ

في تاريخ التشريع؛ بسبب ما  دقيق ولا يعبر عن حقيقة المدرسة الفقهية المالكية وموقعها

عليه من مرجعيات عقلية تبناها الإمام مالك وآراء أبداها في فتاواه لم تكن بالضرورة  وقف
إن الإمام مالك هو طرابيشي ل وقفت أحيانا معارضة لها، فقالب ؛دة بالنصوص والآثارمقي  

 منها:وقد أورد حججا لما ذهب إليه؛رائد المدرسة العقلية وليس رائد المدرسة الأثرية، 

أن  عن بعض القدامى من تصنيف الإمام مالك في مدرسة الرأي؛ حيث روي ما روي-)أولا(
 بن الليث . وقالرأي صاحب كان بل حديث صاحب يكن لم ايحيى بن معين قال: إن  مالك

 .19الرسول لسن ة ، وكل ها مخالفةمسألة سبعين سعد: أحصيتُ علی مالك

ها على ى أصحاب الرأي في كتابه الأم حملعل ردود الشافعيرأى طرابيشي أن  -)ثانيا(
وليس على أبي حنيفة كما ذهب إلى ذلك آخرون، حيث  ،الإمام مالك ومدرسته الحجازية

روى هؤلاء أن الإمام الشافعي خصص صفحات عديدة من كتاب اختلاف مالك من كتاب 

لمن يقدم رأي نفسه من حيث إنهم نموذج لا يجوز الاحتذاء به  ،الأم للتشنيع على أتباع مالك
بل إنه يغلو في هذا التشنيع إلى حد  ؛وأثر الصحابي لى الله عليه وسلمعلى رأي الرسول ص

                                                             
 293، مرجع سابق، مناع القطان16

 264م، 2011مملكة المتحدة مؤسسة هنداوي، ال الإسلام، فجرأحمد أمين،  -17

 264أحمد أمين، نفسه،  -18

دي ة السُّن ة ىأضواء علمحمود، أبوريدة،  -19  بمصر ، دار المعارفالثالثة الطبعة 272 ص« الحديث عن ، أو دفاعالمحم 



 

6 
 

معترفا للأول بأنه  ،التصريح بأنه يؤثر مذهب أتباع أبي حنيفة على أتباع مالك الحجازيين

 .مذهب على حين أن ما ذهبتم إليه ليس بمذهب
للإمام مالك في عداد أصحاب الرأي جنبا إلى جنب مع  ه(276إدراج ابن قتيبة )ت -)ثالثا(

أبي حنيفة نفسه وصاحبيه، وابن قتيبة يعد من أقدم من أشار إلى معركة أصحاب الرأي 

 .وأصحاب الحديث
الملقب بربيعة فقد كان ربيعة بن عبد الرحمن  ؛تتلمذ مالك على أصحاب الرأي-)رابعا(

، ويرون أن هناك أكثر من الإطلاقوأشهرهم على أبرز الشيوخ الذين أخذ عنهم مالك ، الرأي

لربيعة، فقد سأل السائل رواية في المدارك وفي المناقب تنوه بأن مالكا هو الوريث الشرعي 
 .من للرأي بعد ربيعة فكان الجواب الغلام الأصبحي

التي بنى عليها اجتهاده؛ حيث يلاحظ وللآلية التحليل الداخلي لمعجم مفردات مالك -)خامسا(

 95المتصفح لكتاب الموطأ كثرة تداول عبارة 'أرى' أو 'لا أرى' وقد أمكن إحصاء نحوا من 
إلى جانب عبارات مشاكلة لها من قبيل 'أحب' أو 'لا  ،موضعا اعتمد فيها مالك هذه الصيغة

 .أحب'، ولا 'لا بأس'، و'أكره' و 'لا أكره'

حيث يرى أن أولى من ينسب إليه هذا الفقه  ؛لما سمي بالفقه الافتراضي ي مالكتبن-)سادسا(
المنسوبة لمالك، ليكون رائد وردت آلاف الآثار الآرائتية فقدهو الإمام مالك وليس أبي حنيفة، 

الذي يعتمد أول ما يعتمد على تشغيل الرأي ليحكم في قبضته الممكن  ،الفقه الافتراضي

د غير مطلق، وقيده بع لا مبتدع، مقي  ي عند مالك رأي مت  أقر أن الروالمحتمل؛ وإن أوالجائز 
وقد وظف الإمام مالك أشكال  الكتاب والسنة، ومالك نفسه يعترف أنه قد يصيب وقد يخطئ.

أنه رغم ما كيل للفقه  ى، ويرفي الممارسة الرأيية، وهي: القياس والاستحسان والاستصلاح

الافتراضي من اتهامات بأنه محض ممارسة مجانية ليس من شأنها سوى تضخيم الاجتهاد 
الفقهي بلا طائل، فلنا أن نلاحظ أن هامشه المحيطي من الحرية إزاء النص المركزي يبقى 

ائع التي أوسع نسبيا، وذلك بقدر ما يتعاطى ليس فقط مع الوقائع التي وقعت، بل كذلك مع الوق

لم تقع والتي يمكن أن تقع، مما يرغمه على إبقاء مسام النص مفتوحة لتنجز بنجاح عملية 
الهضم التأويلي لها. وبالمقارنة مع الفقه الحنبلي، وكم بالأحرى مع الفقه الظاهري الذي يلتزم 

متكلم، الصمت المطبق بعد إنطاق النص، فإن الفقه الافتراضي المالكي يقبل الوصف بأنه فقه 

وبديهي أن مالكا يكتفي هو الآخر في  ،بل لا يتوقف عن الكلام حتى بعد أن يصمت النص
إن كان  ،بتعليقه أو رأيه أو إضافته الشخصيةمعظم مسائل الموطأ بأن يسوق النص ثم يتبعه 

لها مكان، ولكنه في المقابل في المسائل الافتراضية التي تشغل على كل حال حيزا غير قابل 

ذلك في المعاملات لا فإنه لا يفتأ يقول ويكرر قال مالك، وأكثر ما يكون اهل في الموطأ للتج
  20لأن نصاب العبادات ما قد وقع بينما نصاب المعاملات ما قد يقع ؛في العبادات

هرغم أن مالكا كان واحدا من عتاق مالك نسبيا من سلاسل الإسناد: حيث يرى أننا-)سابعا(

د نفسه بها كل أسسوا آلية الإسناد في رواية الأحاديث النبوية، فإنه لم يقي  المتقدمين الذين 
بل ترك لنفسه فسحة من الحرية فيما رواه من مراسيل، أي أحاديث منسوبة إلى النبي  ؛التقييد

ولكنها منقطعة في سلسلة إسنادها بسقوط واحدة من حلقاتها، أو معضلة بسقوط حلقتين، أو 

في سياق حربه –حزم  ابنإلى النبي من دون وساطة أو حلقة.وقد قدر حتى مرفوعة مباشرة 

                                                             
 وما بعدها،  125 م،2010، 1بيروت، طجورج طرابيشي، من إسلام القرآن إلى إسلام الحديث، دار الساقي،  -20



 

7 
 

مراسيل مالك في الموطأ بأكثر من  عدد-ندلسالأالشعواء على المذهب المالكي السائد في 

  21.ثلاثمائة
قل انغلاقية بالتالي، من السنة أبمفهومها المالكي أكثر تعددية، وخلاصة لهذا أن السنة  ىورأ

مفهومها الشافعي. فمرجعية مالك في السنة نبوية صحابية تابعية. أما عند كما سيفرض 

الشافعي فنبوية خالصة. ولا شك أن بين السنة متعددة الخلايا والسنة أحادية الخلية فارقا في 
  .22درجة الإلزامية، وبالتالي في درجة المرونة في التأويل والاجتهاد

أن  يرىا من الحرية في التعاطي مع النصوص: حيث الك لنفسه هامشمإبقاء الإمام -)ثامنا(

خلافا لمن سيأتي بعده ممن سيسعى بأي ثمن، وبواسطة العقلنة، إلى إغلاق الدوائر، لم مالك؛
يستبعد احتمال وجود تناقض في النصوص، سواء أكانت أحاديث نبوية أم آثار صحابية، 

بحيث قد تقول الشيء وضده مع احتفاظهما بنصاب الحقيقة. وطبيعي أن إبقاء باب التناقض 

هامشا من الحرية للتعاطي معها. ولئن كان مالك يكتفي في غالب مفتوحا يمثل بحد ذاته 
تعليق الحكم، فلنا أن نلاحظ أن موقفه وكلما لاحظ تناقضا في النصوص بالتوقف والأحيان 

دوما. فإبقاء باب  23هذا يفتح بدوره هامشا إضافيا للحرية، وإن من منظور العقل النصي

، يبقى مفتوحا أيضا باب خيار التأويل، وهو الباب التناقض مفتوحا، حتى ولو مع تعليق الحكم
قرن الذي ستسعى إلى إغلاقه آلية العقلنة التي ستفرض نفسها بانتصار متعاظم ابتداء من ال

كل خروج عليها أو  وإلى اعتبار ،تكريس واحدية الحقيقةالتي ستنتهي إلى الثالث الهجري 

عن الصراط المستقيم وتخبطا في زيغ البدعة  خروجا-ولو حتى بالتأويل –مماراة فيها 
 .24والضلالة، وحتى الكفر

أنه  ىالك مع تناقض النصوص ظاهريا، رأأمثلة لما سبق من تعامل الإمام م وبعد أن أورد

كان من الممكن أن نعتبر صمت مالك إزاء تعارض النصوص دليلا على عبودية مطلقة لها 

                                                             
  140جورج طرابيشي، نفسه،  -21

 .172-171جورج طرابيشي، نفسه،  -22

العقل المميز لجميع الحضارات من الممكن تعريف العقل النصي، وهو يعرف طرابيشي العقل النصي بقوله: ) -23

المتمركزة دائريا على نفسها نظير الحضارة العربية الإسلامية، بأنه العقل الذي يقدم تعقل النصوص على تعقل الواقع، أو 

يرهن الثاني بالأول. ولكن حتى مثل هذا التعريف ينطوي على تدرجات تتراوح بين عقل اندفاعي ينطلق من النص إلى 

ر تأويلاته ويغنيها ويطورها، وعقل نكوصي يرتد من الوقائع إلى النص فيفقرها ويعدم فروقها ويلاشي تلاوينها الوقائع ليكاث

ويفقر، بالضربة نفسها، النص وقابليته للتعدد التأويلي ومطواعيته للتكيف مع شروط الزمان والمكان تبعا للقاعدة الفقهية 

لا شك في أن العقل الذي يصدر عنه مالك ويقول: ) .111بيشي، مرجع سابق، الشهيرة: تتبدل الأحكام بتبدل الأحوال(، طرا

بن أنس هو نموذج مبكر نسبيا لعقل نصي، أي لعقل لم يفقد بعد مرونته الجدلية ولم يتأد به انتماؤه إلى مرجعيته النصية إلى 

لمالكي إذا أجرينا تمييزا بين كيفيتين في اشتغال ولعلنا نستطيع أن نتقدم أكثر في فهم العقل ا .التنكر، كل التنكر، لثقل الواقع

العقل النصي: عقل يتعقل النصوص وعقل يعقلن النصوص. وهو تمييز قد يقترب أكثر من قابلية الفهم إذا أحلنا إلى التمييز 

 ( la raisonنوالعقل المعقل   (la raison raisonnante الذي تعتمده اللغة الفرنسية بين العقل المتعقل )بكسر القاف

. rationalisanteفالعقلنةla rationalisation  أو ما يمكن أن نسميه دفعا للبس بالتبرير أو التخريج العقلاني، سيرورة ،

منطقية ونفسية معا ومن طبيعة مرضية تدعي نصاب المعقولية المسبقة واللامشروطة لكل ما يصدر عن الذات من عمل أو 

م للحضارة العربية الإسلامية مقام الذات هو النص بما هو كذلك، فلنقل إن العقلنة تعني في فكر. وبالنظر إلى كون ما يقو

زدواج أو للتناقض، ه ينطق بحقيقة واحدة غير قابلة للاهذه الحال إعطاء شهادة معقولية مسبقة ومطلقة للنص، واعتبار

ملة، وأن يسد نواقصه ويملأ فراغاته، وأن يسوي بالتالي أن يبرئ النص من عيوبه المحت نوتكون كل مهمة العقل المعقل  

تضاريسه ويرد مختلفه إلى مؤتلفه، وأن يحذف تناقضاته أو يصهرها في نار العسف التأويلي بحيث يصح الصحيح وينعدم 

الخطأ وينتفي احتمال التناقض لأن النص، بحكم مصدره الإلهي، أو المقدس في الأحوال جميعا، لا يمكن أن ينطق إلا 

في نصابها على نحو ما قالت الرشدية اللاتينية على  للازدواجقيقة واحدة هي الحقيقة بألف ولام التعريف، بدون أية قابلية بح

 112-111سبيل المثال(، نفسه، 

 .113-112جورج طرابيشي، نفسه،  -24



 

8 
 

ختلاف رحمة للأمة. ولكننا نملك دليلا على العكس: فعلى من منطق القولة الشهيرة القائلة: الا

الرغم من أن العقل الذي الأول الذي يصدر عنه مالك هو العقل النصي، فإن الموطأ، الحافل 
بنحو ألف نص، يطالعنا بمواقف لا يكتفي فيها مالك بتعليق الحكم، بل يجهر بالمعارضة 

الأولى من الصحابة، بله إلى الرسول  لمضمونها حتى ولو كانت النصوص منسوبة للطبقة

 .25نفسه

 المبحث الثاني: موقع الإمام مالك من المدرستين

ضوء ما سبق من اختلاف الآراء والرؤى واوارد حجج كل رأي يتجدد السؤال هنا: في ففي 

لأثر؟ أم لأهل اي أم رائد ألرهل اهو رائد لأ هلأي موقع يدرج الإمام مالك بين المدرستين، 
واقع بينهما بحكم وسطية مذهبه الذي تبني النقل والعقل، فلم يعطل الاجتهاد بالرأي كما أنه 

 ؟أنه لم يخضع للأثر دون إعمال عقل واجتهاد وترجيع بمخرجات العقل ومقتضياته

للحكم  الإمام مالككافيا وحده بين القدامى والمحدثين في تصنيف الاختلاف الحاصللقد كان 
لأن اختلاف الطرفين يكشف أن كل طرف ؛ بين المدرستين الإمام وتموقعههذا على وسطية 

إضافة إلى هذا أن نورد ما استقيناه من  ارتأينايراه أقرب إليه، وهذا هو موقع الوسط؛ لكن 

وسط بين مدرسة الأثر ومدرسة الرأي، مواقف نبين من خلالها أن الإمام مالك وأدلة وحجج 
ريقين، وإن رمنا استعمال مصطلح الرائد أو الإمام فيمكن القول فهو على مسافة واحدة من الف

 إنه إمام المدرستين.

 أسباب تصنيف الإمام مالك إماما لأهل الأثر من قبل المحدثين-المطلب الأول

ثين من الفريق الأول لجوء الكثير من المحد  قبل أن نشرع في عرض الأدلة نود القول هنا إن 

مرد هذا فلعل تأتى من تأثير العلامة ابن خلدون؛  في مدرسة الأثرى تصنيف الإمام مالك إل

على مستوى الدراسات الشرعية الأثر الذي تركه ابن خلدون في  ياالتقسيم الذي يتم تداوله حال
تصنيفه للعلوم عموما وتصنيفه لعلوم الشريعة ومفرداتها خصوصا؛ حيث أضحى تقسيمه في 

مقدمته عمدة جل الدراسات الحديثة في علوم الشريعة التي تصدى لتصنيفها، وتلقى الباحثون 

 .وتخريجاتهم الأصولية والفقيهةتقسيمه مسلمة منهجية بنوا عليها آراءهم 
سلامي وتلقوه بالقبول؛ فهو إلى التقسيم الذي أورده ابن خلدون لمدارس الفقه الإفقد ركنوا 

ثون أهل الأثر؛ وعنه أخذ المحد   يالك بن أنس والإمام الشافعي إمامعد الإمام مالذي 

وانقسم الفقه فيهم )خلدون:  ابنوالمعاصرون ممن كتب في تاريخ التشريع الإسلامي، فقال 
أي والقياس وهم أهل العراق وطريقة أهل الحديث وهم أهل : إلى طريقتين طريقة أهل الر 

الحجاز. وكان الحديث قليلا في أهل العراق لما قد مناه فاستكثروا من القياس ومهروا فيه 

أي. ومقد م جماعتهم ال ذي استقر  المذهب فيه وفي أصحابه أبو حنيفة، وإمام  فلذلك قيل أهل الر 
أهل الحجاز مالك بن أنس والش افعي  من بعده. ثم  أنكر القياس طائفة من العلماء وأبطلوا 

كل ها منحصرة في الن صوص والإجماع ورد وا  العمل به وهم الظ اهري ة. وجعلوا المدارك

، لأن  الن ص  على العل ة نص  على الحك م في جميع القياس الجلي  والعل ة المنصوصة إلى الن ص 
محال ها. وكان إمام هذا المذهب داود بن علي  وابنه وأصحابهما. وكانت هذه المذاهب الث لاثة 

ة. وشذ  أهل البيت بمذاهب ابتدعوها وفقه انفردوا به  هي مذاهب الجمهور المشتهرة بين الأم 

ة ور حابة بالقدح، وعلى قولهم بعصمة الأئم  فع وبنوه على مذهبهم في تناول بعض الص 
الجمهور  يحتفلوشذ  بمثل ذلك الخوارج ولم ،الخلاف عن أقوالهم وهي كل ها أصول واهية

                                                             
 .119جورج طرابيشي، نفسه،  -25



 

9 
 

كتبهم فلا نعرف شيئا من مذاهبهم ولا نروي  ؛بل أوسعوها جانب الإنكار والقدح بمذاهبهم

قائمة في  يعة في بلادهم وحيث كانت دولتهممواطنهم. فكتب الش  ولا أثر لشيء منها إلا  في 
لمشرق واليمن والخوارج كذلك. ولكل  منهم كتب وتآليف وآراء في الفقه غريبة. المغرب وا

ته وإنكار الجمهور على منتحله ولم يبق إلا  في  ثم  درس مذهب أهل الظ اهر اليوم بدروس أئم 

ن تكل ف بانتحال مذهبهم على تلك الكتب  ،الكتب المجل دة ورب ما يعكف كثير من الط البين مم 
هم منها ومذهبهم فلا يخلو بطائل ويصير إلى مخالفة الجمهور وإنكارهم عليه يروم أخذ فقه

من الكتب من غير مفتاح المعل مين. وقد فعل  العلم بنقلهلبدع ورب ما عد  بهذه الن حلة من أهلا

ذلك ابن حزم بالأندلس على علو  رتبته في حفظ الحديث وصار إلى مذهب أهل الظ اهر ومهر 
ة المسلمين فنقم  ض للكثير من الأئم  فيه باجتهاد زعمه في أقوالهم. وخالف إمامهم داود وتعر 

وتلق وا كتبه بالإغفال والت رك حت ى إن ها  الن اس ذلك عليه وأوسعوا مذهبه استهجانا وإنكارا،

أي من  ق في بعض الأحيان. ولم يبق إلا مذهب أهل الر  ليحصر بيعها بالأسواق ورب ما تمز 
ت عنده مذاهبهم أبو  .العراق وأهل الحديث من الحجاز ا أهل العراق فإمامهم ال ذي استقر  فأم 

شهد له بذلك أهل جلدته وخصوصا مالك حنيفة الن عمان بن ثابت ومقامه في الفقه لا يلحق 

. وأم   بن أنس الأصبحي  إمام دار الهجرة رحمه الله ا أهل الحجاز فكان إمامهم مالك والش افعي 
 26(تعالى

ويبدو أن هذا النص الخلدوني مأخوذ من كتاب ترتيب المدارك للقاضي عياض، لكن  

لشيعية وغيرها، اتخذ كمسلمة من مختلف المدارس الفقهية السنية والالتصنيف المنسوب إليه 
ثين هم أحمد أمين، الذي ولعل من أوائل من تأثر بهذا التقسيم من المحد  قبل من جاء بعده، 

أهلالرأي، : تركناالتشريعفيالعصرالأموي،وأظهرمميزاتهانقسامهإلىقسمين) يقول:

وأهلالحديث؛وقدتجلَّىذلكأكبرجلاءفيآخرالعهدالأموي،وأولالعهدالعباسي، 
وزادالخلفبينالطائفتين،وتميزتاعلىمرورالزمان،وأصبحتأعلامكلمدرسة 

منالمدرستينجليةواضحةمغايرةلأعلامالأخرىفيالشارةواللون،وماإلىذلك، 

ويحملأعلاممدرسةالحديث  الحجازيون،وخاصةالمدنيين،وعلىرأسهممالكبنأنس 
 .27(.حنيفةالنعمانوتلاميذه،ويحملأعلاممدرسةالرأيالعراقيونخاصةالكوفيين،وعلىرأسهمأبو 

 ً كان له أثره في قراءات خاطئة، لاحقة لمسار  ابستيمولوجيا تأسيسياوهو ما عده البعض خطأ

 .لأنه أستأنف التقسيم الخلدوني وأسس به لمن بعده ؛28العقل في الحضارة الإسلامية
إضافة إلى هذا قد يكون للمحيط التاريخي أثره في تقريب مالك من مدرسة الأثر أكثر؛ 

ة من لاسيما بسبب ما ساد في تاريخ التشريع بين مختلف الفرق الإسلامية والمذاهب الفقهي

ه من مناظرات بين أنصار كل مذهب وفرقة، ولعل من تفرزجدل حول العقل والنقل، وما أ
، أشهر تلك المناظرات مناظرات الباجي وابن حزم في الأندلس التي بقيت كتراث فقهي

بذله بعض أنصار مدرسة الحديث/الأثر، لمحاولة نشر هذا المذهب علاوة على الجهد الذي 

؛ -كما سيأتي–بقي بن مخلدفعله في البيئة الأندلسية الحاضنة للمذهب المالكي، على غرار ما 
مع ابن حزم الظاهري، ابن عبد البر المالكيحيث يرى بعض الباحثين أنله تأثيرا كبيرا في 

                                                             
 .565-1/456، مصدر سابقخلدون،  ابن -26

 499، سابق مرجع، ميناحمد أ -27

 .125-124سابق، طرابيشي، مرجع  -28



 

10 
 

، وقد ظهرت بصمات ابن عبد 29يحب ابن عبد البر يكنالمالكي لم باجي ولذلك يروى أنال

الاستذكار  بعض كتبه لاسيما كتابالبر فيمحاولته تقريب مذهب مالك نحو أهل الأثر في 
 .وكتاب التمهيد

 الحجج العلمية والتاريخية على تموقع الإمام مالك بين المدرستين-المطلب الثاني

البحث العلمي الرصين يؤكد أن مالك بن أنس وسط بين المدرستين، وقد توصل إلى هذه  إن
ظل بعضهم يصنف مالك بن أنس  أنوالمعاصرين، بعد  ثينالباحثينالمحد  النتيجة الكثير من 

في مدرسة أهل الأثر أو أهل الحديث، ومنهم أحمد أمين ذاته الذي أوردنا سابقا مقولته في 

الحديث؛ إذ سرعان ما عدل عن هذه النتيجة وتوصل إلى  لأهللك إماما تصنيف الإمام ما
أي  تذوب فيومدرسة الأثر تأخذ منهما ولا الرأيالتصريح بوجود مدرسة ثالثة بين مدرسة 

المدرستين لا تهُمل الرأي بتاتاً، وهي مع ذلك غنية  ين؛ فقال: )وهناك مدرسة كانت بمنهما

شروط، وإلا عندما لم يكن نص في المسألة، ومن أعلام هذه بالحديث ولا تعُمل الرأي إلا ب
. وإلى قريب من هذا الرأي ذهب محمد الخضري 30المدرسة الإمام مالك ثم الإمام الشافعي(

حيث اشتد الخلاف بين أهل الحديث وأهل الراي خلافا حول حجية القياس،  جعلالذي بك 

السنة )الحديث( وأهل الرأي الذي يعم  النزاع في الدور من أدوار تاريخ التشريع بين أهل
هم الحنفية، وأقلهم نفوذا  الأخذ بالقياس ورأى أن أرسخهم قدما في. 31القياس والاستحسان

فيه الحنابلة، والمالكية والشافعية بين الفريقين، وابتعد عنه بعض أهل الحديث والشيعة وغلا 

ومنهم عبد المعاصرين  بعضوهو الرأي ذاته الذي ذهب إليه . 32الظاهرية في رفضه
افة البعد بين حاول التخفيف من حدة الخلاف وتقليص مسالوهاب خلاف نفسه الذي 

وأما اختلافهم في النزعة التشريعية؛ فقد ظهر في انقسامهم إلى فريق أهل ) فقال: المدرستين؛

الحديث، ومنهم أكثر مجتهدي الحجاز، وفريق أهل الرأي، ومنهم أكثر مجتهدي العراق، 
وليس معنى هذا الانقسام أن فقهاء العراق لا يصدرون في تشريعهم عن الحديث؛ وأن فقهاء 

الحجاز لا يصدرون في تشريعهم عن الاجتهاد بالرأي؛ لأنهم جميعا متفقون على أن الحديث 

 .33(حجة شرعية ملزمة، وأن الاجتهاد بالرأي، أي القياس، حجة شرعية فيما لا نص فيه
كان للرأي في فقه مالك حظ لتبادل المعارف في لقطان أنه )لم ينف مناع اكما 

 ية:الآت مبرراتفي تصنيف الإمام مالك للذهب هذا المذهب نونحن.34عصره(

تنوع أصول مذهب الإمام مالك بين الأصول النقلية والأصول العقلية، ففيها الكتاب -)أولا(
الاستحسان والمصلحة القياس ووالسنة والإجماع وعمل أهل المدينة كأصول نقلية، وفيها 

صول هذه الأبعض كأصول عقلية، ووالاستصحاب والاستقراء وغيرها وسد الذريعة 

 .35طمالكي حيث تمارس بقيود وضوابالأخيرة تظهر بشكل جلي في الفقه ال

                                                             
مناظرات في أصول الشريعة بين ابن حزم والباجي، ترجمة وتحقيق وتعليق عبد الصبور شاهين تركي عبد المجيد، -29

 68، ص م2006ه/1406 1دار الغرب الإسلامي ط

 .2/266، 2011ة المتحدة، طمؤسسة هنداوي، المملك الإسلام،فجر، مد امينأح -30

 202 م،1960، 7دار المعارف، بيروت، ط محمد الخضري بك، تاريخ التشريع الإسلامي، -31

 .207-206، نفسهمحمد الخضري بك،  -32

 251، ، مرجع سابقخلاف 33

 .344، مناع القطان، مرجع سابق 34

راجع أصول مذهب الإمام مالك في: محمد يحيى بن محمد المختار الولاتي، إيصال السالك إلى أصول مذهب الإمام 35

الإمام مالك  فاديغا موسى، أصول مذهب فقهم، 2006ه/1427، 1طمالك، قدم له وعلق عليه مراد بوضاية، دار ابن حزم، 

 م.2007ه/1428، 1التدمرية، الرياض، ط دار-العقليةأدلته –



 

11 
 

من تصريح بالأخذ بالرأي على  ،وهو الكتاب الأصل لمذهب مالك ،تضمنه الموطأ)ثانيا(. ما 

؛ فالموطأ الذي يعد المصدر الأساس لمذهب الإمام مالك وآرائه غرار ما كان يقوله مالك
فلم يكن كتاب حديث  ؛نقول والمعقول، بين الأثر والرأيالفقهية يعد مزيجا حقيقيا بين الم

بعد عام لصالح ه كتاب حديث وفقه؛ بل ظل الحديث فيه يضيق عاما فبل كان كمؤل ؛فحسب

الفقه والاجتهاد وإعمال الأصول القواعد، بسبب النقد العلمي الرصين الذي مارسه مالك بن 
أنس على ما جمع فيه من مرويات وما دونه من سماعات، بخلاف غيره من بعض كتب 

وضع مالك الموطأ على نحو من عشرة آلاف عتيقالزبيدي قوله: )قل عن فقد نث؛ الحدي

. 36(ينظر فيه كل سنة ويسقط منه حتى بقي هذا ولو بقي قليلاً لأسقطه كلهحديث فلم يزل 
تسع تباعا كلما وردت رواية أو وصل خبر عن راو أو فلو كان كتاب أثر لما ضاق بل لا

عليهم الحجازيون أنهم عاب قد ف؛العراقيين أكثر، بل إن الإمام مالك انتقد

يتزيدونفيالحديثالصحيح،ويكثرونمنالحديثالموضوع،قالمالك إذا جاوز الحديث الحرتين 
وتضعها  ضعفت شجاعته، وكان مالك يسمي الكوفة دار الضرب؛ يعني أنها تصنع الأحاديث

 .37رتخرج دار الضرب الدراهم والدنانيكما 

لم ينفرد و،لاستصلاحاعلى غرار  ؛ببعض الأصول العقليةأن ينفردوا المالكية  كاد-(ا)ثالث
لا يخلو هو الآخر من وجه عقلي إن استند فيه قد الذي المدينة ي سوى عمل أهل بأي أصل نقل

المعدودون في مدرسة أهل ؛ بينما لم ينفرد الحنفية لبعض الأدلة أو الآراء العقلية والاجتهادية

في العمل بها الرأي بأي دليل عقلي، فكل أدلتهم العقلية من قياس واستحسان شاركهم 
 .38غيرهم

ثين وأهل الظاهر لاسيما ثير من المحد  كخيا من معارضة فقهاء المالكية للما وقع تاري-ا()رابع

على غرار ما حدث بين  ،في الأندلس؛ سواء من خلال المناظرات التي كانت تقام معهم
على غرار ما  ،، أو من خلال التصدي المباشر لهم39الباجي وابن حزم الظاهري الأثري

اول إدخال كتب الحديث إلى حبعد أن بن مخلد بالأندلس مع بقي فعله علماء المالكية 

إلى مدرسة الحديث/الأثر، لما وقعت كل تلك  انفلو كان مالك ومذهبه ينتمي، 40ندلسالأ
لكنه  ؛نمو فيها وينتشر في ربوع الأندلسي ولوجد الأثر أرضا خصبة ،الحوادث والخلافات

عابر سبيل؛ ما يدل على أن المدرسة كفي تلك البيئة بدا غريبا نشازا قوبل بالرفض والممانعة 

 .له ليست مدرسته والبيئة الطبيعية ليست خالصة

بل  ؛ي مع حملة الأثر وأئمتهم فقطن بين الأثر والرأمعاناة الفقهاء المالكية الجامعيولم تكن 

نى مذهبهم من السلاطين في بعض الأزمنة، ففي كتابه التاريخي ان أيضا مع من تبك

[ يعقوب بن يوسف بن عبد المؤمن فسو]أبي يأيامه يقول المراكشي: )وانتشر في 'المعجب'
والمتبتلين وأهل علم الحديث صِيت، وقامت لهم سوق، وعظمت مكانتهم منه ومن للصالحين 

ويكتب إليهم يسألهم الدعاء، ويصل من يقبل  الناس. ولم يزل يستدعي الصالحين من البلاد،

وفي أيامه انقطع علم الفروع، وخافه الفقهاء، وأمر بإحراق .صلته منهم بالصلات الجزيلة

                                                             
الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تحقيق  ،إبراهيم بن علي بن محمد، برهان الدين اليعمريابن فرحون، 36

 1/119، دار التراث، القاهرة،وتعليق: محمد الأحمدي أبو النور

 .500-499ضحى الإسلام،  ،مينأأحمد  -37

 92م، 2001ه/1422، 2إلى دراسة المذاهب الإسلامية، دار السلام، القاهرة، ط علي جمعة، المدخل -38

 مرجع سابقراجع هذه المناظرات في: عبد المجيد تركي،  -39

 .68تركي، مرجع سابق، ص  -40



 

12 
 

، ففعل والقرآن-وسلمصلى الله عليه -كتب المذهب بعد أن يجرد ما فيها من حديث رسول الله 

نة سحنون زيد ، وكتاب ابن يونس، ونوادر أبي ذلك، فأحرق منها جملة في سائر البلاد، كمدوَّ
ومختصره، وكتاب التهذيب للبراذعي، وواضحة ابن حبيب، وما جانس هذه الكتب ونحا 

نحوها. لقد شهدت منها وأنا يومئذ بمدينة فاس، يؤتى منها بالأحمال فتوضع ويطلق فيها 

وتوعد على النار. وتقدم إلى الناس في ترك الاشتغال بعلم الرأي والخوض في شيء منه، 
وأمر جماعة ممن كان عنده من العلماء المحدثين بجمع أحاديث من . ذلك بالعقوبة الشديدة

الصحيحين، والترمذي، والموطأ، وسنن أبي داود، وسنن النسائي، وسنن : المصنفات العشرة

في الصلاة وما يتعلق بها، على  ،البزار، ومسند ابن شيبة، وسنن الدارقطني، وسنن البيهقي
نحو الأحاديث التي جمعها محمد بن تومرت في الطهارة؛ فأجابوه إلى ذلك، وجمعوا ما 

أمرهم بجمعه؛ فكان يمليه بنفسه على الناس ويأخذهم بحفظه؛ وانتشر هذا المجموع في جميع 

السني من الكُسا المغرب، وحفظه الناس من العوامِ  والخاصة. فكان يجعل لمن حفظه الجُعل 
والأموال. وكان قصده في الجملة محو مذهب مالك وإزالته من المغرب مرة واحدة، وحمل 

الناس على الظاهر من القرآن والحديث. وهذا المقصد بعينه كان مقصد أبيه وجده، إلا أنهما 

 .41لم يظهراه، وأظهره يعقوب هذا(
لمالكية من أهل الأثر وأهل الحديث، فلو فهذه الأحداث تعطي صورة حية عما عاناه الفقهاء ا 

كان لهم الانتماء المدرسي ذاته لوقع الوئام والتعايش والانسجام؛ لكن المدرسة المالكية هي 

منها ما تعلق  لاسيما ؛ظهرت كتب التفسير اوسطية، مدرسة الأثر والرأي، ولهذمدرسة ال
أكثر من كتب  ،بالأندلس والغرب الإسلامي المالكيةعلماء بتفسير آيات الأحكام على يد 

انشغالهم بالمرويات اشتغالهم بالقرآن الكريم أكثر من بسبب  ح الأحاديث والسنن،وشر

آراء المدرستين جعلهم ينضوون تحت لواء الأشاعرة بين بل إن جمع المالكية  ؛42ثاروالآ
 .نوا من التوفيق بين النقل والعقلالذين تمك

 لأقوال الفقهاء المالكية؛ لاسيما في البيئة الأندلسية التي استقر بها المذهب إن المتتبع-ا()خامس

عن  همالك ومذهبيجد أنهم ينأون ب ،فترات كثيرة من فترات تاريخ التشريعفيها له الجو  وخلا
لى حريصين ع االانتماء إلى أهل الحديث وفق الأنموذج الذي انتهوا إليه تاريخيا؛ حيث ظلو

انتمائه المدرسي، من ذلك نهم عن حقيقة مالك ومذهبه ومتعبيرا  ؛مدرستينربط الصلة بال

لاتهم في الأخذ بالأدلة العقلية ايبين بعض مزالق الأحناف في مغمثلا أننا نجد القاضي عياض 
بتقديم القياس والاعتبار على السُّنن والآثارفترك نصوص الأصول، وتمسك  واقالبعدما 

 ءما شابالمعقول، وآثر الرأي والقياس والاستحسان، ثم قد م الاستحسان على القياس، فأبعد 

وأما أحمد حنابلة والظاهرية؛ فقال عنهما: )مزالق العض ؛ ثم يبين ب43يقول القاضيكما 
ل كا ا داود غلا في ذلك،  ت بِاع الآثار، ونك با عن طريق الاعتبار، لكنود اود، فإنَّهما س 

                                                             
عبد الواحد بن علي التميمي، المعجب في تلخيص أخبار المغرب من لدن فتح الأندلس إلى آخر عصر المراكشي،  -41

 .204-202م، 2007ه/1426، 1، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، طالموحدين

في: مصطفى إبراهيم المشينى، مدرسة التفسير في والغرب الإسلامي وكثرة أعلامه راجع تاريخ التفسير في الأندلس  -42

، وانظر أيضا: زيد الشريف، التفسير بالغرب الإسلامي، م1986ه/1406، 1الأندلس، مؤسسة الرسالة، ط

https://www.alukah.net/sharia/0/109111/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D9%8

1%D8%B3%D9 

رتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، محمد بن تالقاضي عياض بن موسى بن عياض السبتي،  -43

 1/90المحمدية، المغرب. -مطبعة فضالة ، 1م، ط1965تاويتالطنجي، في سنة 



 

13 
 

ة، فخان ه  فترك ا خالف  فيه أ ئمة  الأمَُّ دث هو وأ صحابهُ من القول بالظ اهر م  القياس جملة، وأح 

، فقد 44عليه من الاجتهاد والاعتبار(  التمسُّك برُبعُ أ د لة الش ريع ة، وأعرض  عما حضَّت
الرافضين للرأي مذهبا مستقلا لا علاقة له بمذهب مالك الذي حاول بعض جعل أهل الحديث 

بعض تبعات  ناما لهم؛ بل يكشف القاضي عياض عالتشريع جعل مالك إمتاريخ مؤرخي 

ي؛ ألحنابلة أهل الحديث تجاه أهل الرهذا الانقسام وما انجر عنه من موقف سلبي من قبل ا
. الحديث على أهل الرأي وأساءوا فيهم القول والرأيوبسبب هذا تحزبت طائفة أهل : )فيقول

يريد أنه  ،قال أحمد بن حنبل ما زلنا نلعن أهل الرأي ويعلنوننا حتى جاء الشافعي فمزج بيننا

تمسك بصحيح الآثار واستعملها، ثم أراهم أن من الرأي ما يحتاج إليه وتنبني أحكام الشرع 
وأراهم كيفية انتزاعها، والتعلق بعللها .عليه، وأنه قياس على أصولها ومنتزع منها

فعلم أصحاب الحديث أن صحيح الرأي فرع الأصل، وعلم أصحاب الرأي أنه لا .وتنبيهاتها

ونحو هذا في هذا .فرع إلا بعد الأصل، وأنه لا غنى عن تقديم السنن وصحيح الآثار أولاً 
 .45(يث لضللناولولا مالك والل.الفصل قول ابن وهب: الحديث مضلة إلا للعلماء

ب عن حقيقة مذهمن عبر أحسن الذي يعد  ،القاضي عياضكتاب فهذا النص المأخوذ من 

لى به إماء مالك ومذهتيكشف بجلاء أن دعوى ان ،مالك وخصائصه وانتمائه وترجم لأعلامه
جح نلذي بل إن الشافعي ا ؛قر إلى الدليلمدرسة الأثر/ الحديث دعوى تعوزها الحجة وتفت

على  التهسبدليل أنه اشتغل في ر؛ فيمزج المدرستين أقرب إلى أهل الحديث من الإمام مالك

ة على الكيورفض هو وأتابعه كثيرا من الأصول العقلية الم ،يتهابتأكيد حجية السنة وترات
 .غرار الاستصلاح، فيكون مالك أكثر وسطية بين المدرستين من الشافعي

حيث يرى  ؛انتشر المذهب المالكي في باكر عهده أينيختلف الأمر في العراق أيضا ولم 

 في السائدة الفقهية بالمدرسة المالكية العراقية المدرسة منهج تأثر قد)هبعض الباحثين أن
 بميلها المالكية العراق مدرسة زتتمي   التأثر لهذا ونتيجة ،الرأي أهل مدرسة وهي ألا العراق

ً  هذا ويظهر الأصولي، والاستدلال الفقهية، للصور المنطقي التحليل إلى  المؤلفات في جليا

 وصفت والتي (،هـ٢٨٢ ت) إسحاق بن إسماعيل كالقاضي رسة،المد هذه أعلام خلفها التي
 (،الأصول) وكتاب (،الفقه في المبسوط) وكتاب )الموطأ(، منها: فنونها، في أصول بأنها

 حنيفة، أبي على الرد في كتبه الذي (القرآن )أحكام وكتاب (، بالقرآن الاحتجاج ) بوكتا

ً  ونهجوا جديداً  سيراً  العراق مالكيةسارف. كثير ذلك وغير والشافعي  عليه كان لما مغايراً  نهجا
ً  الفقهي عملهم فجاء المذهب، إمام  الرأي فقهاء زعيم ومنهج مالك، الإمام أثر بين ممزوجا

 مثل اجتمع إذا لاسيما كبيرة أهمية الموضوع يعطي ما وهذا العراقية، المنطقة ساد الذي

 أكثر ستكون منهجيهما على بالاعتماد الأحكام استنباط فإن الجليلين؛ العالمين هذين منهج
 46المختلفة( الأحكام لقبول مرداً  وجعله المالكي المذهب بإثراء يسهم ما وهذا واقعية،

صراع الإن المتتبع لتاريخ الخلاف بين مدرستي الأثر والرأي ومكانه وما آل إليهم  -سا()ساد

، وكانت هاحتدمت أكثر بعد عصربدأت قبل عصر الإمام مالك ثم المعركة  يلحظ أنبينهم 
ثم تجددت في الأندلس، ولئن كان غيرها من المدائن، بأو غداد ببالمشرق سواء بالأساس ب

الحنفية الارأتيين، وغيرهم من المذاهب لاسيما ين الحنابلة الأثريين الصراع في بغداد ب

                                                             
 1/91القاضي عياض، نفسه،  -44

 .1/91عياض، نفسه، القاضي  -45

 3https://cois.uobaghdad.edu.iq/?p=25أثر الرأي في مدرسة العراق المالكية، حازم عبد الكريم خلف،  -46



 

14 
 

، 47والأشاعرة ةوبدرجة أقل بين الشافعية ومخالفيهم قبل أن يتسع الصراع ليشمل المعتزل

ندلس كانت بين متجدد والمعركة التي أشعلت في الأفي جدل العقل والنقل، فإن الخلاف ال
، وهذا وحده كاف للدلالة -كما رأينا–لاسيما ابن حزم وبن مخلدالمالكية وأهل الأثر/الحديث؛ 

ون كما أنالمالكية لم يكونوا يعد  ، ون المالكية من مدرستهمعلى أن أهل الحديث لم يكونوا يعد  

الكثير من خلافاتهم مع أهل الظاهر والحديث و ،أنفسهم كذلك؛ بل كانوا يتوسطون المدرستين
، فكيف يقال صول العقلية التي أبى الأولون إقرارهاض الأحجية بعفي الأندلس كانت حول 

 ات إن مذهب مالك مذهب أهل الحديث؟بعد كل تلك الخلافات والمناظر

وبسبب تلك الخلافات ومآلاتها أضحت المدرسة الحنبلية في فترات تاريخية ممثلة أهل 
عصرهفارتبط اسمه إمام المحدثين في الذي أصبح ،الحديث، وابن حنبل إمام أهل الحديث

، ويذكر 48بأهل الحديث، وأمسى تعبير "أهل الحديث" ولفظ "الحنابلة" شبه متطابقين

القرن الرابع الهجري كان أهم المذاهب بين أصحاب المؤرخون لتاريخ التشريع أنه في 
من  رخلافا لما آل إليه الأم–الحديث: الحنابلة والأوزاعية والثورية، ولم يكن الحنابلة في ذلك 

 49من جملة الفقهاء يعتبرون-بعد

مجاسرة تنكر بعض حقائق تاريخ إن الإمام مالك رائد مدرسة الرأي يعد بالقول كما أن 
وحكم غير دقيق يميل بمالك ومذهبه إلى ناحية لم يثبت أنهم استقلوا بالقول بها؛  ،التشريع

بل جعلوها إلى جانب القرآن الكريم  ؛فمالك والمالكية لم يتحررا من النصوص ومقتضياتها

قل لكنهم بالمقابل لم يديروا الظهر للرأي ومقتضياته والعمصدرهم الأول قبل الأدلة العقلية؛ 
لم يهمل نقلا ولم يحجر  ،حقا افكان مالك ومذهبه وسطي ،كتلومخرجاته؛ فهم وسط بين هذه و

، وما ورد في الموطأ من عبارات قد في أصوله وقواعده بين المعقول والمنقول عقلا؛ فجمع

يستفاد منه تبنيه لمطلق الرأي ليست كما ظنها هؤلاء؛ فقد بين الإمام مالك نفسه الأمر ليزيل 
بن عن هوى؛ فقد روي ايتبناه إنه يتبنى الرأي مطلقا أو باللبس ويسد ذريعة التوسل بها للقول 

المجتمع عليه والأمر عندنا أو ببلدنا قيل لمالك: قولك في الكتاب: الأمر قوله: ) أبي أويس

أكثر ما في الكتاب برأيي فلعمري ما هو  أما :فقال.كت أهل العلم سمعت بعض أهل العلموأدر
بهم الذين أخذت  المهتدىبرأيي ولكن سماع من غير واحد من أهل العلم والفضل والأئمة 

عنهم وهم الذين كانوا يتقون الله تعالى فكثر علي فقلت: رأيي وذلك رأيي إذ كان رأيهم رأي 

الصحابة الذين أدركوهم عليه وأدركتهم أنا على ذلك فهذا وراثة توارثوها قرناً عن قرن إلى 
ر المجتمع عليه وما كان أرى فهو رأي جماعة ممن تقدم من الأئمة. وما كان فيه الأم، زماننا

فهو ما اجتمع عليه من قول أهل الفقه والعلم لم يختلفوا فيه. وما قلت الأمر عندنا فهو ما عمل 

به الناس عندنا وجرت به الأحكام وعرفه الجاهل والعالم. وكذلك ما قلت فيه ببلدنا وما قلت 
نهم فاجتهدت وأما ما لم أسمع م.فيه بعض أهل العلم فهو شيء استحسنته من قول العلماء

ً منه حتى لا يخرج عن  ونظرت على مذهب من لقيته حتى وقع ذلك موقع الحق أو قريبا

مذهب أهل المدينة وآرائهم وإن لم أسمع ذاك بعينه فنسبت الرأي إلي بعد الاجتهاد مع الستة 
وما مضى عليه عمل أهل العلم المقتدى بهم والأمر المعمول به عندنا منذ لدن رسول الله 

                                                             
 388ص و 380-379راجع بعض جوانب هذا الصراع في: آدم ميتز، ص  -47

بغية المشتاق إلى فهم تطور عقيدة الأسلاف )مقال(، ثابت عيد،  -48

http://www.aljabriabed.net/n19_13tabit.htm 

 . د.ت.5ترجمة محمد أبو رية دار الكتاب العربي بيروت ط. 1/394الحضارة الإسلامية آدم ميتز، -49



 

15 
 

. 50(الله عليه وسلم والأئمة الراشدين مع من لقيت. فذلك رأيهم ما خرجت إلى غيره صلى

فما أورده ليس كله رأيه المجرد بل بعضه رأيه وبعضه منقول عن غيره، وما كان رأيه فق 
 بين ضابط القول به.

 يرحملذلك لم يكن مستغربا أن يتمخض علم مقاصد الشريعة بموضوعه ومناهجه وقواعده ف

العلم  د هذاأصول الفقه المالكي ويلد وينمو على يد أعلام مالك قديما وحديثا، حتى كاعلم 
د يئة تجمي بفأن يلد  يكون خاصية مالكية وباقي المذاهب لهم تبع فيه؛ وما كان لعلم المقاصد

ن أمكنا كما لم يكن موتتمسك بظواهر النصوص دون غائيتها وأبعادها وفحواها، على النقل 

 هذهي فنه لألمقتضياتها؛  ائة تتجاوز النصوص وتتفلت من قيودها ولا تعير اهتماميلد في بي
 وتتملصوتخريجات قد تصادم النصوص وصورالحال لو ولد هناك سيكون مشوها بتأويلات

 .صوله مرتعا للأهواءأمن أحكامها ويغدو الفقه و

 خاتمة

ا إلى ومدرسة الحديث خلصنوسطية الإمام مالك بين مدرسة الرأي بعد معالجتنا لموضوع 

 النتائج الآتية:

يث حلك؛ لقد اختلف مؤرخو تاريخ التشريع في القديم والحديث حول تصنيف الإمام ما-أولا
 .عده بعضهم إماما لأهل الحديث بينما عده آخرون رائد لمدرسة الرأي

ي فم مالك لإمااثين والمعاصرين على إدراج لقد درج الكثير من الكتاب والباحثين المحد  -ثانيا

سلمة ه كمدائرة أهل الأثر، وكان من أسباب ذلك ركونهم إلى التقسيم الخلدوني الذي تلقو
 .تاريخية

هبه الك ومذممام أن الإ،ليه البحث العلمي والدراسة الاستقرائية النقديةإإن ما أوصلنا  -ثالثا

طا وس اكان؛ فأيا منهما من مدرسة الأثر ومدرسة الرأي، وأعمل النقل والعقل، ولم يهملا اأخذ
والهم قلنا أقين نبين المدرستين في تاريخ التشريع، وهذا ما أكده فقهاء المالكية ذاتهم من الذ

أهل  ون أنفسهم منولم يكن المالكية في تاريخهم يعد  سابقا على غرار القاضي عياض، 

ساقوا ين ما أنهم لمبل ردوا على هؤلاء على مستوى الفقه وأصوله وعلم الكلام، ك ؛الحديث
ن ي الذي يتجاوز النقل ويصادر عليه؛ فكانت أصول مذهبهم جامعة بيالرأخلف مجرد 

ث لحدياالمنقول والمعقول، كما أن أصولهم العقلية كانت محل رفض وممانعة من قبل أهل 

 والاستحسان. وأهل الظاهر على غرار القياس والاستصلاح
ى يد وه علالإسلامية من رحم أصول الفقه المالكي ونمإن ميلاد علم مقاصد الشريعة -رابعا

هذا  وسط بينوقل، الفقهاء المالكية قديما وحديثا يؤكد أن المذهب المالكي جامع بين النقل والع

 .وذاك
 لعقلالوسطية المذهب المالكي مظاهر كثيرة؛ لعل أبرزها أنه فقه جامع بين  إن-خامسا

ستوى معلى يراعي الواقع الذي يتنزل فيه نص كما والنقل، بين الرأي والأثر، يراعي ال

 المصالح والمقاصد.
كان ولا بد من الإبقاء على التصنيف التاريخي للمدارس الفقهية واستصحاب  إن-سادسا

ثنائية الرأي والأثر؛ فإننا يمكننا القول استقراء لتطور تاريخ التشريع ومسار الخلافات 

كانت قبل الإمام مالك في المدينة المنورة، أما بعده إن مدرسة أهل الأثر/الحديث  :الفقهية
ينضوي في دائرتها المذهب الظاهري وبدرجة أقل المذهب الحنبلي، بينما تتسع دائرة فإنها 

                                                             

 120-1/119ابن فرحون، مصدر سابق،  -50



 

16 
 

الوسط الجامعة بين الأثر والرأي لتشمل المذهب الحنفي والمالكي والشافعي؛ والإمام مالك 

حنيفة من ل هذه المدرسة؛ حيث يقترب الشافعي من الأثر، ويقترب أبو أكثر وسطية داخ
 ، ولا أثر لمدرسة رأي خالصة.الرأي

ا يلمععاصرة ونقدها نقدا المالحديثة وبإعادة قراءة كتب تاريخ التشريع  نوصي-ابعسا

اده حقيقي الذي أرالك ومذهبه في موقعه المالإمام  سمح بوضعيرصينا،بمنهج تاريخي 
 .اعهبتأ يهوسار علمؤسسه 

 قائمة المصادر والمراجع
. 5وت ط، ترجمة محمد أبو رية دار الكتاب العربي بير394آدم ميتز، الحضارة الإسلامية ص  -1

 د.ت.

 م.2011. ط م1932ملكة المتحدة مأحمد أمين، ضحى الإسلام، مؤسسة هنداوي، ال -2

 م.2011ط م1932ملكة المتحدة مالإسلام، مؤسسة هنداوي، ال فجرأحمد أمين،  -3

-الشافعي-كيالمال-نظرة تاريخية في حدوث المذاهب الفقهية الأربعة )الحنفي  أحمد تيمور باشا، -4

 –بيروت  دار القادري للطباعة والنشر والتوزيع، ،المسلمين( وانتشارها عند جمهور الحنبلي

 م1990ه/1411، 1لبنان، ط

بغية المشتاق إلى فهم تطور عقيدة الأسلاف )مقال(، ثابت عيد،  -5

http://www.aljabriabed.net/n19_13tabit.htm 

 م2010، 1ث، دار الساقي، بيروت، طجورج طرابيشي، من إسلام القرآن إلى إسلام الحدي -6

أثر الرأي في مدرسة العراق المالكية، حازم عبد الكريم خلف،  -7

https://cois.uobaghdad.edu.iq/?p=253 

 .بمصر مطبعة المدني، المؤسسة السعوديةأصول الفقه وتاريخ التشريع، خلاف، عبد الوهاب،  -8

المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن العِب ر وديوان خلدون، عبد الرحمن، كتاب  ابن -9

 م1981ه/1401، 1عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، مراجعة سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، ط

دي ة السُّن ة ىأضواء علأبوريدة، محمود،  -10 ، دار الثالثة الطبعة« الحديث عن ، أو دفاعالمحم 

 بمصر المعارف

الإسلامي،  زيد الشريف، التفسير بالغرب -11

https://www.alukah.net/sharia/0/109111/%D8%A7%D9%84%D8%AA%

D9%81%D8%B3%D9 

 دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت، السايس محمد علي، تاريخ الفقه الإسلامي -12
عبد المجيد تركي، مناظرات في أصول الشريعة بين ابن حزم والباجي، ترجمة وتحقيق  -13

 م2006ه/1406 1الغرب الإسلامي طوتعليق عبد الصبور شاهين دار 

 ،2علي جمعة، المدخل إلى دراسة المذاهب الإسلامية، دار السلام، القاهرة، ط -14

 م2001ه/1422
، 1رياض، طالتدمرية، ال دار-العقليةأدلته –فاديغا موسى، أصول مذهب فقه الإمام مالك  -15

 م.2007ه/1428

http://www.aljabriabed.net/n19_13tabit.htm
https://cois.uobaghdad.edu.iq/?p=253


 

17 
 

الديباج المذهب في معرفة  اليعمري،إبراهيم بن علي بن محمد، برهان الدين ابن فرحون،  -16

 أعيان علماء المذهب، تحقيق وتعليق: محمد الأحمدي أبو النور، دار التراث، القاهرة

رتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة القاضي عياض بن موسى بن عياض السبتي،  -17

دية، المحم-، مطبعة فضالة 1م، ط1965أعلام مذهب مالك، محمد بن تاويتالطنجي، في سنة 

 المغرب. 

 م1960، 7محمد الخضري بك، تاريخ التشريع الإسلامي، دار المعارف، بيروت، ط -18

دم قالك، محمد يحيى بن محمد المختار الولاتي، إيصال السالك إلى أصول مذهب الإمام م -19

 م2006ه/1427، 1له وعلق عليه مراد بوضاية، دار ابن حزم، ط
عبد الواحد بن علي التميمي، المعجب في تلخيص أخبار المغرب من لدن فتح المراكشي،  -20

 م2007ه/1426، 1، صيدا، بيروت، ط، المكتبة العصريةالموحدينالأندلس إلى آخر عصر 

، 1مصطفى إبراهيم المشينى، مدرسة التفسير في الأندلس، مؤسسة الرسالة، ط -21

 م1986ه/1406
 م2001ه/1422، 5القطان، تاريخ التشريع، مكتبة وهبة، ط مناع -22

 
 


	عنوان المداخلة: وسطية الإمام مالك بين مدرسة الرأي ومدرسة الأثر
	ملخص:
	تعالج مداخلتي هذهموضوع 'وسطية الإمام مالك بين مدرسة الرأي ومدرسة الأثر' لتجيب عن إشكالية يتمحور سؤالها الرئيس حول موقع الإمام مالك من المدرستين وعلاقة ذلك بوسطية مذهبه؟، مستهدفا بذلك وضع الإمام مالك خصوصا ومذهبه عموما في التصنيف العلمي الذي ينسجم وشخص...
	الكلمات المفتاحية: وسطية، مدرسة الأثر، مدرسة الرأي، التصنيف، المنقول والمعقول
	summary
	مقدمة
	لقد أثار تعدد مناهل علم الإمام مالك، وتنوع مشارب شيوخه، وتباين أصول مذهبه خلافات منهجية منذ القدم بين مؤرخي تاريخ التشريع حول تصنيفه المدرسي، بين من يدرجه في مدرسة الحديث/الأثر ويجعله إماما لها، ومن يدرجه في مدرسة أهل الرأي ويجعله رائدا لها، ولئن خفت ...
	في ضوء هذا يأتي مقالنا هذا الموسوم ب'وسطية الإمام مالك بين مدرسة الرأي ومدرسة الأثر' ليجيب عن إشكالية يتمحور سؤالها الرئيس حول موقع الإمام مالك من المدرستين وعلاقة ذلك بوسطية مذهبه؟ مستهدفا بذلك وضع الإمام مالك خصوصا ومذهبه عموما في التصنيف العلمي الذ...
	المبحث الأول-موقف مؤرخي تاريخ التشريع من تصنيف الإمام مالك ومذهبه الفقهي
	اختلف الباحثون القدامى والمحدَثون حول تصنيف الإمام مالك ومذهبه بين المدرستين؛ مدرسة الحديث/الأثر ومدرسة الرأي؛ وكان لهم رأيان في القديم والحديث؛ وفق ما يأتي:
	المطلب الأول-رأي القائلين إن مالكا إمام أهل الحديث
	يرى جل الباحثين المحدثين والمعاصرين أن مذهب الإمام مالك معدود في مصف مدرسة الأثر/الحديث، وأن الإمام مالك إمام هذه المدرسة التي نشأت بالحجاز وسط بيئة أثرية تشكلت بحكم عوامل تاريخية تختلف عن بيئة العراق التي ينسبون إليها مدرسة الرأي، ومنهم أحمد أمين في ...
	وقد أورد طرابيشي وأبو ريدة حججا علمية وأخرى تاريخية للاستدلال على ما ذهب إليه وإقامة الحجة على الأولين، وقد لاحظ هذا الباحث المعاصرومن أخذ عنه أن هذا التقسيم غير دقيق ولا يعبر عن حقيقة المدرسة الفقهية المالكية وموقعها في تاريخ التشريع؛ بسبب ما وقف علي...
	(أولا)-ما روي عن بعض القدامى من تصنيف الإمام مالك في مدرسة الرأي؛ حيث روي أن يحيى بن معين قال: إنّ مالكا لم‌ يكن‌ صاحب‌ حديث‌ بل‌ كان‌ صاحب‌ رأي‌. وقال‌ الليث‌ بن‌ سعد: أحصيتُ علی مالك‌ سبعين‌ مسألة‌، وكلّها مخالفة‌ لسنّة‌ الرسول‌ .
	(ثانيا)- رأى طرابيشي أن ردود الشافعي على أصحاب الرأي في كتابه الأم حملها على الإمام مالك ومدرسته الحجازية، وليس على أبي حنيفة كما ذهب إلى ذلك آخرون، حيث روى هؤلاء أن الإمام الشافعي خصص صفحات عديدة من كتاب اختلاف مالك من كتاب الأم للتشنيع على أتباع مال...
	(ثالثا)-إدراج ابن قتيبة (ت 276ه) للإمام مالك في عداد أصحاب الرأي جنبا إلى جنب مع أبي حنيفة نفسه وصاحبيه، وابن قتيبة يعد من أقدم من أشار إلى معركة أصحاب الرأي وأصحاب الحديث.
	(رابعا)-تتلمذ مالك على أصحاب الرأي؛ فقد كان ربيعة بن عبد الرحمن الملقب بربيعة الرأي، أبرز الشيوخ الذين أخذ عنهم مالك وأشهرهم على الإطلاق، ويرون أن هناك أكثر من رواية في المدارك وفي المناقب تنوه بأن مالكا هو الوريث الشرعي لربيعة، فقد سأل السائل من للرأ...
	(خامسا)-التحليل الداخلي لمعجم مفردات مالك وللآلية التي بنى عليها اجتهاده؛ حيث يلاحظ المتصفح لكتاب الموطأ كثرة تداول عبارة 'أرى' أو 'لا أرى' وقد أمكن إحصاء نحوا من 95 موضعا اعتمد فيها مالك هذه الصيغة، إلى جانب عبارات مشاكلة لها من قبيل 'أحب' أو 'لا أحب...
	(سادسا)-تبني مالك لما سمي بالفقه الافتراضي؛ حيث يرى أن أولى من ينسب إليه هذا الفقه هو الإمام مالك وليس أبي حنيفة، فقد وردت آلاف الآثار الآرائتيةالمنسوبة لمالك، ليكون رائد الفقه الافتراضي، الذي يعتمد أول ما يعتمد على تشغيل الرأي ليحكم في قبضته الممكن و...
	(سابعا)-انعتاق مالك نسبيا من سلاسل الإسناد: حيث يرى أنهرغم أن مالكا كان واحدا من المتقدمين الذين أسسوا آلية الإسناد في رواية الأحاديث النبوية، فإنه لم يقيّد نفسه بها كل التقييد؛ بل ترك لنفسه فسحة من الحرية فيما رواه من مراسيل، أي أحاديث منسوبة إلى الن...
	ورأى خلاصة لهذا أن السنة بمفهومها المالكي أكثر تعددية، وأقل انغلاقية بالتالي، من السنة كما سيفرض مفهومها الشافعي. فمرجعية مالك في السنة نبوية صحابية تابعية. أما عند الشافعي فنبوية خالصة. ولا شك أن بين السنة متعددة الخلايا والسنة أحادية الخلية فارقا في...
	(ثامنا)-إبقاء الإمام مالك لنفسه هامشا من الحرية في التعاطي مع النصوص: حيث يرى أن مالك؛خلافا لمن سيأتي بعده ممن سيسعى بأي ثمن، وبواسطة العقلنة، إلى إغلاق الدوائر، لم يستبعد احتمال وجود تناقض في النصوص، سواء أكانت أحاديث نبوية أم آثار صحابية، بحيث قد تق...
	وبعد أن أورد أمثلة لما سبق من تعامل الإمام مالك مع تناقض النصوص ظاهريا، رأى أنه كان من الممكن أن نعتبر صمت مالك إزاء تعارض النصوص دليلا على عبودية مطلقة لها من منطق القولة الشهيرة القائلة: الاختلاف رحمة للأمة. ولكننا نملك دليلا على العكس: فعلى الرغم م...
	المبحث الثاني: موقع الإمام مالك من المدرستين
	ففي ضوء ما سبق من اختلاف الآراء والرؤى واوارد حجج كل رأي يتجدد السؤال هنا: في أي موقع يدرج الإمام مالك بين المدرستين، هل هو رائد لأهل الرأي أم رائد لأهل الأثر؟ أم أنه واقع بينهما بحكم وسطية مذهبه الذي تبني النقل والعقل، فلم يعطل الاجتهاد بالرأي كما أن...
	لقد كان الاختلاف الحاصل بين القدامى والمحدثين في تصنيف الإمام مالككافيا وحده للحكم على وسطية هذا الإمام وتموقعه بين المدرستين؛ لأن اختلاف الطرفين يكشف أن كل طرف يراه أقرب إليه، وهذا هو موقع الوسط؛ لكن ارتأينا إضافة إلى هذا أن نورد ما استقيناه من أدلة ...
	المطلب الأول-أسباب تصنيف الإمام مالك إماما لأهل الأثر من قبل المحدثين
	قبل أن نشرع في عرض الأدلة نود القول هنا إن لجوء الكثير من المحدَثين من الفريق الأول إلى تصنيف الإمام مالك في مدرسة الأثر تأتى من تأثير العلامة ابن خلدون؛ فلعل مرد هذا التقسيم الذي يتم تداوله حاليا على مستوى الدراسات الشرعية الأثر الذي تركه ابن خلدون ف...
	إضافة إلى هذا قد يكون للمحيط التاريخي أثره في تقريب مالك من مدرسة الأثر أكثر؛ لاسيما بسبب ما ساد في تاريخ التشريع بين مختلف الفرق الإسلامية والمذاهب الفقهية من جدل حول العقل والنقل، وما أفرزته من مناظرات بين أنصار كل مذهب وفرقة، ولعل من أشهر تلك المنا...
	المطلب الثاني-الحجج العلمية والتاريخية على تموقع الإمام مالك بين المدرستين
	إن البحث العلمي الرصين يؤكد أن مالك بن أنس وسط بين المدرستين، وقد توصل إلى هذه النتيجة الكثير من الباحثينالمحدَثين والمعاصرين، بعد أن ظل بعضهم يصنف مالك بن أنس في مدرسة أهل الأثر أو أهل الحديث، ومنهم أحمد أمين ذاته الذي أوردنا سابقا مقولته في تصنيف ال...
	(أولا)-تنوع أصول مذهب الإمام مالك بين الأصول النقلية والأصول العقلية، ففيها الكتاب والسنة والإجماع وعمل أهل المدينة كأصول نقلية، وفيها القياس والاستحسان والمصلحة وسد الذريعة والاستصحاب والاستقراء وغيرها كأصول عقلية، وبعض هذه الأصول الأخيرة تظهر بشكل ج...
	9- ابن خلدون، عبد الرحمن، كتاب العِبَر وديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، مراجعة سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، ط1، 1401ه/1981م
	10- أبوريدة، محمود، أضواء على‌ السُّنّة‌ المحمّديّة‌، أو دفاع‌ عن‌ الحديث‌» الطبعة‌ الثالثة‌، دار المعارف‌ بمصر
	13- عبد المجيد تركي، مناظرات في أصول الشريعة بين ابن حزم والباجي، ترجمة وتحقيق وتعليق عبد الصبور شاهين دار الغرب الإسلامي ط1 1406ه/2006م
	16- ابن فرحون، إبراهيم بن علي بن محمد، برهان الدين اليعمري، الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تحقيق وتعليق: محمد الأحمدي أبو النور، دار التراث، القاهرة
	17- القاضي عياض بن موسى بن عياض السبتي، رتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، محمد بن تاويتالطنجي، في سنة 1965م، ط1، مطبعة فضالة -المحمدية، المغرب.
	18- محمد الخضري بك، تاريخ التشريع الإسلامي، دار المعارف، بيروت، ط7، 1960م
	20- المراكشي، عبد الواحد بن علي التميمي، المعجب في تلخيص أخبار المغرب من لدن فتح الأندلس إلى آخر عصر الموحدين، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ط1، 1426ه/2007م
	22- مناع القطان، تاريخ التشريع، مكتبة وهبة، ط5، 1422ه/2001م

