
 

1 
 

 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

قسنطينة –جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية   

 كلية الشريعة والاقتصاد

 بالتعاون مع مخبر الدراسات الشرعية 

  :الندوة الوطنية حول  ينظمان

 المالكي ودوره في نشر الفكر الوسطي""المذهب 
 م2025نوفمبر  19ه الموافق: 1447جمادى الأولى  28 الأربعاء

 خلال ملامح الوسطية في الاجتهاد التنزيلي عند المالكية من ":عنوان المداخلة

   .قاعدة" ما جرى به العمل"
Features of Moderation in Applied Ijtihad According to the Maliki School Through the Principle 

of “What Has Been Practiced”                               
 أد. سعاد رباح
 جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة

 s_rebbah@yahoo.fr 

 ملخص:  
ذ هي التي تجعله حاضرا في كل أبواب الشريعة، إله من المعاني إن الوسطية مصطلح   

ي فحيح وصف للشريعة نفسها، كما أنها صفة تجسد السلوك السوي، كما تقترن بالمنهج الص

لك ففي  الفكر، والناظر المتدبر في أصول الشريعة وفروعها، سيقف على حقيقة أنها تدور

ب لمذاهوكان من أبرز ا عانيالوسط والعدل، وأن أحكامها كلية وجزئية تدل على هذه الم
ف ى عرالتي استثمرت منهج الوسط والعدل، وطبقته تنظيرا وتنزيلا المذهب المالكي، حت

الكية ا المومن بين هذه القواعد التي تميز بهبالوسط والعدل في أصوله وقواعده ومقاصده، 

 العمل، ى بهوالتي تعتبر من الأصول الاستدلالية المميزة لهذا المذهب قاعدة أو أصل ما جر
" فهومميرتبط و .اعتمدوه في بناء وتنزيل الأحكام على الوقائع التي كانت تنزل بالناس الذي 

ط على بالاجتهاد عموما وبالضبريات"، "فقه العمليات" أو "الماج أوما جرى به العمل"

 ع منمستوى استنباط الأحكام للنوازل التي تحدث للناس، وفق ما يستجيب لمقاصد الشر
كام به أح وتحقيق الوسط والعدل الذي أنيطتتحقيق المصالح، ودرء المفاسد، ورفع الحرج,  

 الشريعة الغراء.

د ملامح الوسطية في الاجتها:"موضوع هذه الورقة البحثية المتواضعةو من ثم جاء 

ي فسطية ليستجلي ملامح الو. التنزيلي عند المالكية من خلال قاعدة" ما جرى به العمل"

عرفه ولا ي من صميم هذه البيئةالتي تعدّ  الاجتهاد المالكي من خلال تطبيق هذه القاعدة،

رعية الش الأحكام الاجتهاد التنزيلي عند المالكية هو منهج مرن يسمح بتطبيقو. المشارقة
لك سد ذعلى المستجدات، ويعتمد على الاجتهاد المقاصدي ومراعاة المصلحة والعرف، ويتج

عدل التي هي تجسيد عملي لمعاني الوسط وال بشكل واضح في قاعدة "ما جرى به العمل"

 ة فقهًاالكيمما يجعل فقه الم والمرونة الذي رامته الشريعة من تنزيل أحكامها على الخلق،
   .حيوياً وقادراً على مواكبة تطورات العصر

mailto:s_rebbah@yahoo.fr


 

2 
 

 لا، مننشر الوسطية تأصيلا وتنزيدور المالكية في وتظهر أهمية هذا الموضوع في بيان 

رفع ومة، خلال الملاءمة بين الفتوى وواقع الناس الذي يعيشونه، تحقيقا لمقصد جمع الكل
 .ةالحرج، ونبذ التشتت والفرق

" العمل وتظهر الإشكالية الرئيسة لهذا الموضوع في: ما علاقة أصل "ما جرى بهومن ثم  

 ه؟.وما ملامحها في الاجتهاد التنزيلي لفقهائ بالفكر الوسطي في المذهب المالكي؟
وأما أهداف الموضوع فتتمثل في كشف النقاب عن جزء مهم من مظاهر الوسطية في 

 لتطرفاالستار عن جانب من جهود علماء المذهب المالكي في نبذ المذهب المالكي، ورفع 

ماد هذا الوسطية في اعت والميل للوسطية، من خلال مراعاة ما جرى به العمل، وتظهر هذه
ة الأصل، من جهة ترك الإفراط بالجمود على الراجح أو المشهور ولو فوت على الأم

هور تفريط بمخالفة الراجح أو المشمصلحة يوقعها في الحرج والعنت، ومن جهة ترك ال

، نصوصللتشهي أو مجرد المخالفة من غير مصلحة راجحة، أو إنشاء أقوال أخرى تصادم ال
 فتوىوتتعارض مع مقاصد الشريعة، وهذا الوسطية تحقق الاستقرار المجتمعي بتوحيد ال

ي وتحمعلى ما جرى به العمل، وتعزز أمنه الفكري من خلال تضييق مسالك الاختلاف، 

   المجتمع من الجمود الناشئ عن الإفراط، ومن الانحراف الناشئ عن التفريط.

 الاجتهاد، المالكية، ما جرى به العمل، الوسطية.الكلمات المفتاحية: 
Title of the Presentation: 
Features of Moderation in Applied Ijtihad According to the Maliki School Through the Principle 
of “What Has Been Practiced” 
Abstract: 
Moderation is a term whose meanings make it present across all branches of Islamic law. It is a 
description of the Sharia itself, a quality that embodies upright conduct, and a characteristic closely 
tied to sound intellectual methodology. Anyone who reflects deeply on the foundations and branches 
of the Sharia will realize that they revolve around moderation and justice, and that its general and 
specific rulings indicate these meanings. 
Among the most prominent schools that adopted and applied the method of moderation and justice—
both theoretically and practically—is the Maliki school. It became known for moderation and justice in 
its principles, maxims, and objectives. Among the distinctive principles embraced by the Malikis, which 
form part of the unique evidentiary foundations of their school, is the principle of “what has been 
practiced”, which they relied upon in formulating and applying rulings to the practical cases people 
encountered. 
The concept of “what has been practiced”—also referred to as applied jurisprudence, fiqh al-
‘amaliyyāt, or al-majariyyāt—is closely related to ijtihad, particularly in the derivation of rulings for new 
occurrences. It responds to the objectives of Sharia by achieving benefits, preventing harms, removing 
hardship, and realizing the moderation and justice entrusted to the noble law. 
From this perspective came the topic of this modest research paper: 
“Features of Moderation in Applied Ijtihad According to the Maliki School Through the 
Principle of ‘What Has Been Practiced’.” 
Its aim is to explore the features of moderation within Maliki ijtihad through the application of this 
principle, which is rooted in the Maghrebi Maliki environment and is largely unknown among Eastern 
scholars. Applied ijtihad in the Maliki school is a flexible method that allows the application of legal 
rulings to new developments. It relies on maqāṣid-based reasoning and the consideration of public 
interest and custom. This is clearly reflected in the principle of “what has been practiced,” which 
serves as a practical embodiment of the moderation, justice, and flexibility the Sharia intends in the 
application of its rulings. This makes Maliki jurisprudence dynamic and capable of keeping pace with 
the developments of the modern age. 
The significance of this topic lies in highlighting the role of the Maliki school in promoting moderation, 
both in its theoretical foundations and in practical application, through harmonizing legal opinions with 
the realities people live. This serves the objectives of fostering unity, alleviating hardship, and avoiding 
division and discord. 
The central problem of this research can be formulated as follows: 
What is the relationship between the principle of “what has been practiced” and the concept of 



 

3 
 

moderation in the Maliki school? And what are the features of this moderation in the applied 
ijtihad of its jurists? 
The objectives of this research include uncovering an important aspect of moderation within the Maliki 
school, and shedding light on part of the efforts of Maliki scholars in rejecting extremism and upholding 
moderation through the consideration of “what has been practiced.” This moderation is reflected in 
adopting this principle by: 

 avoiding excessiveness through rigid adherence to the predominant or famous opinion even 
if it leads to loss of benefit or causes hardship; 

 and avoiding negligence by contradicting the predominant or famous opinion out of personal 
desire or without a strong justification, or by inventing new views that contradict the texts or 
conflict with the objectives of the Sharia. 

This moderation contributes to social stability by unifying fatwa based on what has been practiced, 
strengthens intellectual security by narrowing pathways of disagreement, and protects society from the 
stagnation caused by excess and the deviation caused by negligence. 
Keywords: Ijtihad, Maliki School, What Has Been Practiced, Moderation. 

  
 

 مقدمة

له من المعاني التي تجعله حاضرا في كل أبواب الشريعة، إذ هي إن الوسطية مصطلح   

للشريعة نفسها، كما أنها صفة تجسد السلوك السوي، كما تقترن بالمنهج الصحيح في وصف 

الفكر، والناظر المتدبر في أصول الشريعة وفروعها، سيقف على حقيقة أنها تدور في فلك 

الوسط والعدل، وأن أحكامها كلية وجزئية تدل على هذه المعاني، يقول الشاطبي:" والوسط 

وهذا يجعل الوسط مناط الفقهاء ومرجع العلماء إليه  ,1الكتاب"هو معظم الشريعة وأم 

المرجع ابتداء وانتهاء، وكأن أسرار الاجتهاد في تحققه تصورا وتصديقا، حتى اعتبر 

الخروج عن الوسط خروجا عن الشريعة في عمومها، بحيث لا مندوحة عن الوسط والعدل 

وانتخبت المذاهب على درجة  وقد عظمت الفتاوى، في الاجتهاد والفتوى والسلوك.

استحضارها للوسط والعدل. وكان من أبرز المذاهب التي استثمرت منهج الوسط والعدل، 

وطبقته تنظيرا وتنزيلا المذهب المالكي، حتى عرف بالوسط والعدل في أصوله وقواعده 

د ومقاصده، وقد شهد له بذلك المخالف يقول ابن تيمية:" من تدبر أصول الإسلام وقواع

، وقال أيضا:" كانت 2الشريعة وجد أصول مالك وأهل المدينة أصح الأصول والقواعد"

الأمصار التي ظهر فيها مذهب مالك وأهل المدينة يكون فيها من الحكم بالعدل ما ليس 

والمتأمل في المذهب المالكي من خلال تراثه الفقهي، يلحظ أنه مذهب يستحق .3 بغيرها"

سيما وأن له من الأصول والقواعد وما يتميز به من خصائص  الدراسة والاستمداد، لا

منهجية، تجعله قادرا على التوظيف المنهجي، والاستفادة من تجاربه الفكرية في مختلف بقاع 

العالم، لأنه اعتبر الوسطية مكونا أساسيا من مكونات النظر الاجتهادي في الفكر الفقهي، مما 

التنظير والتنزيل الفقهي، بحيث لا بتصور غياب  جعلها منهجيا تحوز مكانة عظمى في

المنحى الوسطي في التفكير الفقهي في جميع الطرق الموصلة إلى الحكم الشرعي، مما يجسد 

نزعة الفقه المالكي إلى مراعاة الوسطية في كل مستويات الاجتهاد الفقهي، بحيث جعلها ذلك 

                                                             

  .4/189، 1، ط2000الشاطبي، الموافقات دار الكتب العلمية بيروت،  1

 .71ابن تيمية، تفضيل مذهب الإمام مالك وأهل المدينة وصحة أصوله، دار الفضيلة، مصر ص  2

 .159ص المصدر نفسه   3



 

4 
 

ئهم وتصوراتهم الاجتهادية، تضبط حاضرة في فكر المجتهدين المالكيين، ومصاحبة لأرا

فكرهم وتسدد اجتهادهم، قال ابن تيمية:" ومن تدبر مذهب أهل المدينة وكان عالما بسنة 

رسول الله صلى الله عليه وسلم تبين له قطعا أن مذهب أهل المدينة المنتظم للتيسير في هذا 

الثمرة  نّ إ. 4ظم للتعسير"الباب أشبه بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم من المذهب المنت

المرجوة من التكاليف الشرعية العملية عموما هو حسن تمثلها في حياة المسلم أفرادا 

وجماعات، وفي مختلف المجالات، بعد الإيمان بها طبعا، ولا يتأتى هذا الأمر إلا بحسن 

وتطبيقها  فهمها أولا، وذلك من خلال الاستثمار الأمثل للنصوص الشرعية، ثم بحسن تنزيلها

في واقع الحياة، لأجل هذه الغاية وضع العلماء قواعد لاستثمار النص الشرعي حتى لا يتجرأ 

على الخوض لمن هب ودب والقول فيه لمن شاء ما شاء واشتهى. ومن بين هذه القواعد التي 

صل ما تميز بها المالكية والتي تعتبر من الأصول الاستدلالية المميزة لهذا المذهب قاعدة أو أ

 .اعتمدوه في بناء وتنزيل الأحكام على الوقائع التي كانت تنزل بالناس الذي جرى به العمل، 

في  سطيةملامح الو :"موضوع هذه الورقة البحثية المتواضعة كما هو في برنامج الندوةو  

ضوع ت مووقد تناول. الاجتهاد التنزيلي عند المالكية من خلال قاعدة" ما جرى به العمل"

 قصى فهوالأ جرى به العمل لأنه أصل تتميز به البيئة المغاربية من الأندلس حتى المغرب ما
ج مرن و منهالاجتهاد التنزيلي عند المالكية هو. من صميم هذه البيئة ولا يعرفه المشارقة

اة مراعويسمح بتطبيق الأحكام الشرعية على المستجدات، ويعتمد على الاجتهاد المقاصدي 

 جسيدالتي هي ت عرف، ويتجسد ذلك بشكل واضح في قاعدة "ما جرى به العمل"المصلحة وال
 خلق،ى العملي لمعاني الوسط والعدل والمرونة الذي رامته الشريعة من تنزيل أحكامها عل

  .مما يجعل فقه المالكية فقهًا حيوياً وقادراً على مواكبة تطورات العصر

  لتاليةوهكذا،سأتناول الموضوع من خلال العناصر ا

 مفهوم الوسطيةأولا: 

 مفهوم الاجتهاد التنزيلي ثانيا: 

لي التنزي تهادثالثا: مفهوم قاعدة ما جرى به العمل وأثرها في إبراز ملامح الوسطية في الاج

 في المذهب المالكي

 رابعا : نماذج تطبيقية من الاجتهاد المالكي بقاعدة ما جرى به العمل 

 الخاتمة 

  :والاصطلاحية اللغوية الدلالة في يةوسطالأولا:

 لغة: يةوسطال
في الدلالة الغوية تضم معاني: العدل والنَّصَف، والجودة والأفضلية، وهو التوسط من  

الواو، والسين، والطاء بناءٌ صحيح، يدلُّ على »والخيرية والرفعة والسواء. قال ابن فارس: 

                                                             

 .85، صابن تيمية، تفضيل مذهب الإمام مالك 4



 

5 
 

الوسطُ من كلِّّ شيء: »وقال الجوهري:  ؛5«العدل والنَّصَف، وأعدل الشيء، أوسطه ووسطه

ديء، وواسطةُ القِّلادة: الجوهر الذي في  أعدله، ويقُال أيضًا: شيء وسَط؛ أي: بين الجيد والرَّ
، إذا كان ”هذا أوسطهم حَسَباً“يقال: »وقال الراغب الأصفهاني:  , 6«وسطها، وهو أجودها

ه، وأرفعَهَم محلاًّ؛ كالجود الذي هو بين الإسراف والبخل، فيستعمل استعمال  في واسطة قوْمِّ

، وقال 7«القصد المصون عن الإفراط والتَّفْريط، فيمدح به نحو: السواء، والعدل، والنَّصَفةَ
 .8«أوسطَ الشيء أفضلهُ وخيارُه»ابن منظور: 

 في الاصطلاح الشرعي: يةالوسط
ر يَ مثل، والأخْ لتوسط في التزام الوسط الأعدل والأللوسطية وايتجلى المعنى الشرعي 

 الأجود؛ بعيدا عن الإفراط والتفريط، والانحلال والغلو.

ويستفاد هذا المعنى من أقوال علماء الشريعة الإسلامية في بيان التوسط في الشرع 

الشريعة جارية في التكليف بمقتضاها على  "الإسلامي. قال الإمام الشاطبي رحمه الله تعالى:
ذ من الطرفين بقسط لا مَيْل فيه، الداخلِّ تحت كسْبِّ العبد من الطريق الوسط الأعدل، الآخِّ 

غير مشقة عليه ولا انحلال، بل هو تكليف جارٍ على موازنة تقتضي في جميع المكلفين غاية 

ةً وَسَطًا﴾ ]البقرة: »، وقال ابن كثير رحمه الله: 9"الاعتدال [؛ 143قوله: ﴿وَكَذلَِّكَ جَعَلْناَكُمْ أمَُّ
يار الأمم؛ لتكونوا يوم القيامة شهداءَ على الأمم؛ لأن الجميع معترفون لكم أي: لنجعلكم خ

 .10«بالفضل، والوسط ها هنا: الخيار والأجود

غوية من العدل، وهو القصد في لفي الدلالة الوهو الاعتدال ومن المعاني الملازمة لها  
نها؛ باعتماد ميزان الأمور، وتقويمها وتسويتها، وعدم مجاوزة الحدود فيها، والتوسط بي

يقول  ادة، بل بإنصاف ومساواة وموازنة.العدل والاستقامة، بلا انحراف ولا ميل عن الج

العدل مصدر بمعنى العدالة، وهو الاعتدال والاستقامة، وهو الميل إلى »الجرجاني: 
 .11«الحق

والقصر، والاعتدال: توسط حال بين حالين في كم أو كيف؛ كقولهم جسم معتدل بين الطول  

. ومن 12وماء معتدل: بين البارد والحار، وكل ما تناسب فقد اعتدل وكل ما أقمته فقد عدلته
 ثم؛ فالاعتدال هو الاستقامة، والاستواء، والإنصاف، والتزكية، والمساواة، والتوسط.

 الاعتدال في الاصطلاح الشرعي:

                                                             

 (.108 /6ابن فارس، مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام محمد هارون )إيران: دار الكتب العلمية()   5
  

 1402)بيروت: دار العلم للملايين،  3الجوهري، الصحاح، تحقيق أحمد بن عبد الغفور عطار، ط 6

 (.3/1167هـ()
  

 –الراغب الأصبهاني، مفردات ألفاظ القرآن الكريم، مادة: )وسط(، تحقيق: صفوان عدنان داوودي )دار القلم  7

  (.2009 – 1430الدار الشامية، 

  (.428 /7)بيروت: دار صادر() ابن منظور، لسان العرب  8

 .315ص: أبو إسحاق الشاطبي، الموافقات في أصول الشريعة  9

إسماعيل بن كثير، تفسير القرآن العظيم، تحقيق عبد العزيز غنيم ومحمد أحمد عاشور ومحمد إبراهيم البنا  10

  (.275 /1)القاهرة: الشعب() 

  (.124ق المنشاوي )القاهرة: دار الفضيلة، د.ت()ص: الجرجاني، التعريفات، تحقيق ودراسة: محمد صدي 11

هـ، 1400ابن منظور، لسان العربـ، تحقيق عبد الله علي الكبير وآخرون )القاهرة: دار المعارف،  12

  م(.2840، 2838م()ص: 1981



 

6 
 

روج عما أمره الشرع الحكيم مفهوم الاعتدال في الشرع الإسلامي هو الاستقامة، وعدم الخ  

أو نهى عنه، والالتزام بالطريق السوي والصراط المستقيم؛ لا صراط الضالين الجافين 
رَاطَ  ناَ الصِّّ لتعاليم الشرع، ولا صراط المغضوب عليهم المغالين في دينهم. قال تعالى: ﴿اهْدِّ

مْ غَيْرِّ ا ينَ أنَْعمَْتَ عَليَْهِّ رَاطَ الَّذِّ الِّّينَ﴾]الفاتحة:الْمُسْتقَِّيمَ صِّ مْ وَلَا الضَّ [ بلا 7لْمَغْضُوبِّ عَليَْهِّ

إفراط ولا تفريط، وبدون غلو ولا تقصير، وإنما بالتزام التوسط في كل الأمور والأحوال، 
والبعد عن التطرف غلوا أو تهاونا، فيكون الإنسان بين ذلك قواما، كما أمر الله تعالى: 

ينَ إِّذاَ أنَفَقوُا لمَْ  فوُا وَلمَْ يَقْترُُوا وَكَانَ بيَْنَ ذَ  ﴿وَالَّذِّ ، وقال رسول الله [67لِّكَ قوََامًا﴾ ]الفرقان: يسُْرِّ

ِّ، ثم اسْتقَِّمْ »صلى الله عليه وسلم:  . ومن ثم؛ فإن الاعتدال يعني التوسط في 13«قلُْ: آمَنْتُ باللََّّ
وعدم الميل إلى  كل الأمور، والتوسط في الأمور لا يحصل إلا بالاعتدال والاستقامة فيها،

 طرف الإفراط والغلو، ولا إلى طرف التفريط والانحلال.

 مفهوم الاجتهاد التنزيلي عند المالكية ثانيا:

لأحكام اتنباط اسوالاجتهاد التنزيلي هو عملية تأصيل وتنزيل الأحكام الشرعية على الواقع،   

 و ،يعةالشر فهم دقيق لمقاصدالشرعية وتطبيقها على الوقائع الجديدة والمستجدة بناءً على 

جاوز تو ومراعاة المصلحة الراجحة، ،أحوال المكلفينبلنوازل المستجدة، ومعرفة ل فهم
حكام وهو منهج عملي عند المالكية يهدف إلى تيسير الأ. مجرد التمسك بظواهر النصوص

سد فالما وتطبيقها في الواقع، ومراعاة مقاصد الشريعة العامة لتحقيق مصالح الناس ودرء
 عنهم.

  مفهوم ما جرى به العمل: :ثالثا

جتهادي االمذهبي المالكي، أن ما جرى به العمل أصل   ليس يخفى على كل معني بالشأن   

ثلى الم مذهبي يدل دلالة قاطعة على نبوغ العقلية المالكية بالمغرب، كما يمثل الصورة

سائر  قه فيسائر أبعاده، حيث ظل الفلجوانب التفاعل الحي بين الفقه ومحيطه المجتمعي في 

ذا هوما أطواره يلاحق صيرورة المجتمع وإشكالاته المعقدة وأسئلته المحرجة، فلم يكن ي

يص وعو التعقد أو هذا الإحراج ليثني عزم فقهائنا عن النظر والبت في مشكلات القضايا

ن بي لمغربية منالمسائل، حيث كان أصل ما جرى به العمل في سياق التجربة المالكية ا

 .والبت وسائل الفقيه في النظر

الأخذ بقول ضعيف أو شاذ في مقابل الراجح "والمقصود بما جرى به العمل عند العلماء هو 

، ثم اتفاق الحكام  14"أو المشهور، لمصلحة أو ضرورة أو عرف أو غير ذلك من الأسس

والمفتين على العمل بمقتضى هذا الأخذ والاختيار كلما توافرت دواعيه وأسبابه. قال العلامة 
 .15"والمراد بالعمل بالقول حكم الأئمة به واستمرار حكمهم"أبو عبد الله السجلماسي: 

ختيار قول وبعبارة جامعة يمكن القول إن ما جرى به العمل هو القول الفقهي المبني على ا

حكما أو إفتاء، في مقابل الراجح أو المشهور لموجب من  –لضعفه أو شذوذه–مرجوح 
الموجبات المعتبرة، مع تأيد هذا الاختيار بعمل الحكام والمفتين بمقتضاه إذا تحققت الموجبات 
                                                             

 عيسى –) مصر: دار إحياء الكتب العربية  1الباقي، ط أخرجه مسلم في صحيحه، تحقيق: محمد فؤاد عبد 13

 .38هـ( رقم: 1374البابي الحلبي وشركاه، 

  .513أصول الفتوى والقضاء في المذهب المالكي للدكتور محمد رياض ص  14

  .6فتح الجليل الصمد في شرح التكميل والمعتمد ص، السجلماسي  15



 

7 
 

المذكورة، وهي تتلخص إجمالا في جلب المصالح ودرء المفاسد ورعي الأعراف، وغير 

قتضيات التي عهد من الشارع ملاحظتها في شرع الأحكام، مثلما عهد من الأئمة ذلك من الم
اصطحاب هديها عند استنباط أو تنزيل هذه الأحكام على  –ومنهم إمام المذهب–المجتهدين 

 أفعال المكلفين.

وإيضاح ذلك أن بعض المسائل يكون فيها خلاف بين "الدكتور عمر الجيدي رحمه الله:  قال
ذهب، فيعمد بعض القضاة إلى الحكم بقول يخالف المشهور لسبب من الأسباب كدرء فقهاء الم

مفسدة أو خوف فتنة أو جريان عرف في الأحكام التي مستندها العرف لا غيره، أو تحقيق 

مصلحة أو نحو ذلك، فيأتي من بعده ويقتدي به مادام الموجب الذي لأجله خولف المشهور 
ان قائما، وهذا بناء على أصول المذهب المالكي، لأنه إذا كان في مثل ذلك البلد وذلك الزم

العمل بالضعيف لدرء مفسدة فهو على أصل مالك في سد الذرائع، وإذا كان لجلب مصلحة 

فهو على أصله في اعتبار المصلحة المرسلة، وكذا الشأن بالنسبة للعرف، لأنه من جملة 
إلى المصلحة المرسلة أيضا، فيشترط فيه ما ، وهو راجع )…(الأصول التي بني الفقه عليها 

اشترط فيها، ما لم يخالف نصا أو يصادم مصلحة أقوى، حتى إذا زال الموجب الذي كان 

 .16"سببا لقيام العمل عاد الحكم للمشهور
و اة أما جرى به العمل هو كل قول ضعيف أو شاذ حكم به أحد القض  يستخلص مما ذكر أن

الذي  لقولثبتت عدالته واستجمع آلات الفقه، لاعتبارات تجعل ا أفتى به أحد المفتين ممن

 قاصدأجري العمل به أكثر مناسبة لظروف المتقاضين وأحوال المستفتين، وذلك رعيا لم
ر نفس توافتالشارع، وتنزلا عند أعراف المكلفين وعوائدهم، ثم يقتدي الفقهاء بذلك عندما 

 الأسباب والموجبات.

 والحكم لقولاعريفه أنه: يمكن للفقيه أو القاضي أو المفتي أن يعدل عن خلاصة ما قيل في تف

ها ذ فيالراجح أو المشهور في المسألة الفقهية من المسائل إلى القول الضعيف أو الشا

ة ضرورلاعتبارات تقتضيه أي هذا العدول، إما مراعاة لعرف، أولمصلحة أو لمفسدة، أول

ي يعدل لقاضاالاعتبارات الشرعية التي تجعل الفقيه أو  ملحة أو لحاجة ماسة، أو لغيرها من

رجوح الم عن هذا القول الراجح الذي قوي دليله أو المشهور الذي كثر قائلوه، إلى القول

 تابعالشاذ أوالضعيف، لتحقيق مصالح الناس طبعا بما لا يتناقض مع مصالح الشرع. وت

راجح لى القول الإلأنه إذا زال الموجب وجب الرجوع العمل به ما دام الموجب قائما، 

 طرف نا مطبعا هذا العدول لا يتأتى من أي كان وإنمووالمشهور. هذا مفهومه باختصار 

ل على لتحايايعتد بعلمهم وبنزاهتهم وبعدم تتبعهم للرخص في إطار  القضاة المجتهدين الذين

 أحكام الشرع. 

 ثانيا: أصل مشروعيته: 

ه ميل النفس أو مجرد اتباع ، ليس مستندالمالكية المغاربة اختيار ى به العملما جرإن   

ستناد إلى الفقهاء إلى أن هذه القاعدة لا يشترط فيها الا ، بل له مستند شرعي وقد ذهبالهوى
                                                             

العرف والعمل في المذهب المالكي ومفهومهما لدى علماء المغرب، اللجنة المشتركة لنشر  عمر الجيدي،  16

وانظر كذلك  ،.342ص 1984هـ /  1404المملكة المغربية ، وإحياء التراث الإسلامي، مطبعة فضالة المحمدية، 

ـ ه 1416لى ة الأوان، الطبعالفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي، اعتنى به أيمن صالح شعب، الحجوي الثعالبي 

 .4/465م، دار الكتب العلمية بيروت لبنان  1995 /



 

8 
 

المرتكزة  قيامه على دعامة روح الشريعة ومقاصدها وقوانينها ، بل إن مجرددليل خاص

لقاعدة فما لم تكن هذه ا،  17والتي هي بمثابة الدليل العام على الوسط والعدل والسماحة

ولم يكن هناك ما يعارضها من الراجح عليها  ،المذهبية معارضة لنص شرعي، أو مصلحة

، فليس هناك ما يمنع في شرح خطبة المختصر أو المعارض المساوي لها كما ذكر الهلالي

 .18في الفتوى والقضاء  من اعتمادها

ن هذا الباب خطير ،ويعتبر تحولا كبيرا في القضاء ،ومع ذلك فان قضاتنا أقدموا عليه إحقا ف

 ن يحلوا العديد من الاقضية والنوازل الشائكة التيأبشجاعة وجرأة ،واستطاعوا بواسطته 

 .كانت تواجههم

يستمد هذا الأصل مشروعيته من جملة من القواعد التي تميز بها المالكية تحديدا وفي  كما   

طبعا مع مراعاة الفارق بينهما من حيث الرتبة  القياس على عمل أهل المدينةمقدمتها 

الاستدلالية والاعتبارات التاريخية، إذ يجمعهما لفظ العمل إلا أنهما بفترقان، لأن عمل أهل 

ه الإمام مالك في مستوى الاجتهاد المطلق، للترجيح بين الأدلة والأقوال ، لأن المدينة عمل ب

الحكم عنده الذي يكون مصحوبا بالعمل يكون أقوى من غيره وإن قوي دليله، فعمل أهل 

المدينة بمثابة الحديث المتواتر مقدم حتى على الحديث الصحيح،  فقاس فقهاء المالكية أصل 

إن ما جرى به العمل  يح بين الأقوال الفقهية المالكية داخل المذهب.ما جرى به العمل للترج

أصل استدلالي عتيد مستمد من حيث فحواه ومبادئه من أصل عمل أهل المدينة، مع اختلاف 

بينهما في الرتبة الاستدلالية والاعتبارات التاريخية، فعمل أهل المدينة مسلك استدلالي أقره 

المطلق خاصة عند تعارض الأدلة وتعددها، حيث إن الدليل الإمام على صعيد الاجتهاد 

المصحوب بالعمل أقوى في الاعتبار من الدليل العري عن هذه المصاحبة، وكذلك الأمر 

بالنسبة لما جرى به العمل، فهو مسلك اجتهادي يؤدي نفس الوظيفة الاستدلالية لعمل أهل 

أ إليه المفتي أو الحاكم عند تعارض المدينة ولكن في مستوى الاجتهاد المذهبي حيث يلج

 الأقوال المذهبية ووجود موجب شرعي لترجيح ما ضعف أو شذ من هذه الأقوال. 

كما يستمد مشروعيته من مجموعة من الأصول والقواعد الأصولية والمقاصدية التي امتاز   

العدول لمراعاة : مراعاة العرف، والمصلحة وسد الذرائع، لأنه إذا كان 19بها المالكية منها

العرف فهو على أصل مالك من مراعاة العرف، وإن كان لمراعاة مصلحة فهو على أصل 

مالك في مراعاة المصلحة وإن كان لدرء مفسدة فهو على أصل مالك في سد الذرائع درء 

...مما يلاحظ بأن هناك تظافر بين هذه الأصول والقواعد الاستدلالية 20للمفاسد وهكذا

 أن بينهما فروقات، أي بمعنى أن بينهما خصوص وعموم.  المالكية كما

 ثالثا: نشأته وتطوره بالغرب الإسلامي

                                                             

 . 265ص2حاشية أبي الشتاء الصنهاجي على شرح التاودي للامية الزقاق..ج، الشتاء الصنهاجي  وأب   17

ض كتاب أصول الفتوى والقضاء للدكتور محمد ريا نقلا عن 131 صالمختصر  شرح خطبة الهلالي،  18

 . 517ص

 .394-393، ص العرف والعمل في المذهب المالكي عمر الجيدي،  19

 .  350-344، ص العرف والعمل في المذهب المالكي عمر الجيدي،  20



 

9 
 

طبعا لم يجزم الباحثون لهذه القاعدة ببداية محددة في الغرب الإسلامي على عمومه، وإن كان 

هناك من رجح أن بداية العمل أو نشأة هذه القاعدة كانت حوالي القرن الرابع في الأندلس 

و الفقيه المغربي الحجوي الثعالبي، ونفس الرأي ذهب إليه د. عمر الجيدي، وأعطى لذلك وه

بعض المرجحات استنادا لوثائق تاريخية، ثم نما وترعرع بالمغرب الإسلامي، وإن لم يعرف 

ه لأن القرينة 8تحديدا لبدايته به أيضا، وإن كان د. عمر الجيدي رجح أن يكون قبل أوالقرن 

ه وما بعده وهي أحد تجليات 8ذلك هي شهادة اللفيف التي لم تعتمد إلا في القرن  الدالة على

، عموما ما يمكن استخلاصه من هذا السرد التاريخي أن مالكية الغرب 21هذا العمل

الإسلامي من العلماء الذين تميزوا في إعمال هذا الأصل تنظيرا وتأصيلا، تنظيرا تدل على 

كابن الهندي وابن لبابة في القرن الرابع، والباجي وابن الأصل ذلك كثرة مؤلفاتهم في هذا 

كالزقاق في لاميته، والفاسي ابن سهل في نوازله القضائبة، وابن عاصم في التحفة، و

، والشيخ العربي الفاسي العمل نيل الأمل فيما به بين الأئمة جرى العمل"القاضي في في 

ل الكبرى في ما لأهل فاس وعيره من المدن ، وتعتبر النواز22الفاسي وميارة وغيرهم...

والقرى للشيخ المهدي الوزاني موسوعة علمية جامعة لأقوال فقهاء المغرب ودليلا علميا 

عمليا على تميز المغارية في إعمال هذا الأصل تنظيرا وتطبيقا يدل عليه استثماره في 

من حيث إنضاج مفهوم هذا  النوازل والعمل به في توليد الأحكام للمسائل المستجدة. أي لا

 الأصل ولا من حيث تنزيله في الواقع وتطبيقه في النوازل الفقهية .

   الكية:بناء وتنزيل الأحكام عند المترسيخ الوسطية من خلال رابعا:أثر هذا الأصل في 

الأخذ بقول أو رأي ضعيف  ما جرى به العمل" هو قاعدة فقهية في المذهب المالكي تعني

راجحة ومناسبة، مما يجعله وسطياً في التطبيق لأنه يراعي المصالح ويجلبها لمصلحة 

ويدرء المفاسد ويرعى الأعراف بدلاً من الالتزام الصارم بالقول الراجح أو المشهور إذا أدى 
ذلك إلى مشقة. تعُد هذه القاعدة تجسيداً للوسطية لأنها تسمح بالمرونة والتكيف مع الواقع 

أن في تحكيم قاعدة وقد ذهب كثير من علمائنا إلى   .العسر عن الناسالمعاصر وتخفيف 

العمل حسما لمادة الخلاف وتضارب الأقوال وتشعب الآراء، وخاصة إذا تأيد جريان العمل 
القول إذا جرى به العمل يرفع الخلاف في "بإلزام القضاء. قال أبو الشتاء الصنهاجي: 

 23"النازلة

وبانحسام مادة الخلاف تزداد قواعد المذهب استقرارا، ويزداد أمر الفتوى انضباطا 
واستقامة، وبهذا الاستقرار وبذاك الانضباط تستقيم أحوال المكلفين، ويتحقق مزيد الاستئناس 

إن المعنى "بتوجيهات الشرع الحكيم والاهتداء بهديه. يقول الدكتور عبد السلام العسري: 

وقع فيه الاعتماد على العمل هو ما يتضمنه العمل من المصلحة ومن استقرار  الذي من أجله
التصرفات والنفوس عليه ومؤالفة الناس إياه، وهذا المعنى ملحوظ أيضا في عمل أهل 

المدينة، ومن أجل ذلك كان مالك يرجح به بعض الأدلة، بل ملحوظ أيضا حتى في الإجماع 
                                                             

 . 344، ص العرف والعمل في المذهب المالكي عمر الجيدي،  21

 . 348-345، صالمرجع نفسه  22

 .1/284 ه، 1375، مطبعة الأمنية، المغرب، مواهب الخلاق، الشتاء الصنهاجي وأب   23
 



 

10 
 

ول الناس ورضاهم، وما جرى عليه عرفهم وما يحققه الذي كثيرا ما يكون مستنده هو قب

 .24"الحكم المجمع عليه من مصلحة

لغرب اكية لا شك أنه كان لإعمال هذا الأصل أثر كبير في تطوير المادة الفقهية لدى مالو

ستجد، ما يلالإسلامي من خلال تطويعها ومحاولة إيجاد الحلول والأحكام الشرعية المناسبة 

يجاد لإهاء كانت هده القاعدة من القواعد التي استند عليها القضاة والفقوينزل بالناس، ف

 بين الأحكام الشرعية في المسائل التي لم يرد نص شرعي قطعي الدلالة فيها، وترجيح

نه كان لك أالأقوال الواردة في المسألة بما يحقق مصالح المكلفين بناء عليها، أضف إلى ذ

هو  ى مار في تجديد الفقه من خلال عدم جمود الفقهاء عللتطبيق هذا الأصل أو العمل أث

ناء بلله مسطور ومدون في الكتب الفقهية، وإنما كانوا يعمدون إليه فيحاولون استخراج ع

د  جدي على النظر إلى الأحوال والعوائد والظروف التي استدعته آنذاك والنظر فيها من

ال في الح ة أيقق مصالحهم الآنية والمستقبليلمراعاة ما هو الأنسب والأصلح للمكلفين بما يح

ه وفي المآل ولا يناقض مقاصد الشرع، فكان هذا الأصل من الأمور التي حفظت للفق

 طيتهوالاجتهاد المالكي خصوصا والإسلامي عموما جدته وحيويته واستمراره، وكرست وس

 لفقه منايه لن يعاني فوعدله في إنشاء وتنزيل الأحكام في واقع المكلفين، في الوقت الذي ك

ن. دارسيمود خاصة في فترات التقليد التي مر بها كما هو معلوم ومعهود  لدى الجالبعض 

دات مستجبالإضافة إلى أن هذا الأصل مكن فقهاء المالكية من القدرة على التعايش مع ال

ين بي موالنوزل، ويكفي للتدليل على ذلك أن هذا الأصل تلون بتلون مناطق الغرب الإسلا

ناسي المكحواضره ومدنه وجباله، فظهر العمل القرطبي والعمل الغرناطي، والعمل الفاسي و

صلحة يق موالتونسي والبجائي...مما يدل على تعايش الفقهاء فقهيا مع واقعهم غايتهم تحق

 بإعمال هذا الأصل الذي ساعدهم على ذلك.وتكريس الوسط والعدل فيهم، الناس، 

 :25ج التطبيقية لإعمال المالكية أصل ما جرى به العملخامسا: بعض النماذ

ناء عادة بترك إ -ص–أن النبي وأصلها فعله صلى الله عليه وسلم ذاته، حيث وهي كثيرة جدا 

أبقاها لك والكعبة على قواعد ابراهيم مع أنه ترجح له ذلك لنص القرآن، إلا أنه عدل عن ذ

 لبنيتهاو عبة حداثة عهد قومك بالكفر لنقضت الك كما هي على ما هي عليه  وقال لعائشة: لولا

بت ي تثعلى قواعد ابراهيم، وذلك لما ترجح لديه من المصلحة أي حفاظا على المصلحة وه

ن يكو الناس على دينهم وعدم خروجهم عنه ) ممكن القول هنا أيضا سدا للذريعة حتى لا

 دهمعقائ ما ثبت عند الناس منإعادة بناء الكعبة سببا في رجوعهم للكفر( حتى لا يزعزع 

هيا كبيرا، وكانت من بين هنا لبعض النماذج من المسائل التي أثارت إشكالا فق يكفي أن نشير

عليه إضافة إلى بعض القواعد الأخرى هذا الأصل، من بينها الفتوى المشهورة  ىما انبن

الكد والسعاية الصادرة للفقيه المغربي ابن عرضون الشفشاوني حول حق المرأة في مال 

                                                             

 .69نظرية الأخذ بما جرى به العمل في المغرب في إطار المذهب المالكي صالعسري،    24
 

 . 383 -382، ص العرف والعمل في المذهب المالكي عمر الجيدي،  25



 

11 
 

وهي فتوى تم تناولها بإسهاب من طرف الباحثين والمحققين، كما أعملوه في مسألة العقوبة 

تجويز صلاة الجمعة في عدة مساجد بدل أيضا من النماذج على ما جرى به العمل و  ،المالية 

مسجد  المسجد الواحد كما كانت عليه في صدر الإسلام أنه لا تصلى في المدينة جمعة إلا في

واحد ومعلوم أن هذا الأمر فيه مصلحة كبيرة ورجحه الفقهاء لأن توحيد المأخذ يساوي 

توحيد الأمة لأن الناس عندما يذهبون لمسجد واحد سيسمعون لخطيب واحد إن كانت هناك 

خطبة أو موعظة واحدة كذلك وهكذا.. فيرجعون متحدين متفقين، لكن بعدما اتسعت المدن 

تسع للأعداد الكبيرة من الناس فالناس بين أمرين : أن بصبوا في مسجد ولم تعد المساجد 

واحد لا يسعهم، فيتخلون عن أداء صلاة الجمعة وحتى إذا حضروا لن يسمعوا شيئا من 

الخطبة لأنه لم تكن آنذاك مكبرات الصوت، فقالوا إذا هذا القول وهو عدم جواز تعدد الجمعة 

الواحدة ينبغي أن يلغى وبالمقابل أن تحدث هذه المساجد في المصر الواحد أو في المدينة 

المختلفة في مدينة واحدة وإن كانت فيها بعض المفاسد أن الناس سيأخذون من خطباء 

مختلفين فتختلف سماعاتهم لاختلاف توجهاتهمـ وهو ما وقعنا فيه اليوم، فرأى فقهاؤنا أن هذه 

توا بأنه يمكن أن تتعدد الجمعة ولهذا قال المفسدة هي أقل من عدم سماع الخطبة أصلا فأف

 في المصر بل يجوز أن تتعدد وأرجي فيها شرط أن تتحدصاحب العمليات:  

كن لناس وكذلك من بين النماذج عدم جواز الصدقة على الشرفاء قديما لأنها من أوساخ ال

د أح دىالإمام الخرشي وغيره ممن أفتى وأجرى العمل بجواز التصدق عليهم ، قال وهو ل

ي فقلت الشرفاء في مصر يعرف نسبه وهو يغسل ثياب غير المسلمين نظرا لفاقته، فقال: ف

ضطرتهم هم انفسي الله أكبر إنما حرمت عليهم الصدقة نظرا لأنها أوساخ الناس المعنوية، و

؟ الأمور هذه الحاجة إلى أوساخ الناس الحسية فلماذا لا نفتي لهم بجواز أخذ الزكاة في مثل

فتى أيين ل: فأضمرت ذلك في نفسي فإذا بي والحمد لله ولفت سؤالا لأحد المفتين القروقا

 بجوازها فاطمأنت نفسي لذلك.  قد نظمها صاحب العمليات أيضا على أنها عمل. 

وكذلك ما جرى به العمل شهادة اللفيف التي جاءت على خلاف الأصل وهو اشتراط العدالة 

لما اختل هذا الشرط ووضع الفقهاء شروطا في العدالة  مع النصاب المقرر شرعا. ولكن

لة في بعض القرى أو ولكن رأى الفقهاء المتأخرين أنه يصعب أحيانا أن تتوفر شروط العدا

تمسكوا بهذا الشرط ضاعت حقوق ومصالح الناس خاصة وأن لكل لأنهم إن المجتمعات 

هم وانعدمت عدالتهم وجرى زمان عدوله، فأجازوا لذلك شهادة اللفيف وهم من كثر عدد

العمل بها . ومعلوم أن الإسلام دائما يسعى إلى حفظ الحقوق لذويها فلهذا كل ما يحافظ على 

ما يسمى بالضروريات الخمس، حينما نجد أن الأصل الذي تحدث عنها لا يمكن أن يحافظ 

ا.  وهذا قمة عليها في زمن من الأزمنة، فيمكن أن يجرى العمل على ما يمكن المحافظة عليه

العدل والوسط التي أنيطت به الأحكام وهو ما جاء هذا الأصل ليحققه فإذا كانت هناك أقوال 

أن تقوم بهذا  راجحة تخدم تلك الضروريات والمصالح في زمان أو مكان ما ولكن يتعذر

العمل في زمان من الأزمنة، فيمكن أن يرجع إلى الأقوال الضعيفة التي بمكن أن تؤدي هذه 

كون قنطرة للتعايش المهمة وهي تحقيق الوسط والعدل. ولهذا فالمذهب المالكي يمكن أن ي



 

12 
 

وسط ن نطبق قواعده وأصوله لأنها طار المختلفة وما علينا إلا أقالمختلفة والأبين الأجناس 

 يمكنها أن تتسع لقضايا المجتمع.  مرنةمعتدلة، 

 الخاتمة

ر الفكر في نشالأخذ بما جرى به العمل ببحثي حول أثر يطيب لي في نهاية المطاف  : وبعد

 .الورقة في المذهب المالكي، أن أختم الكلام بخلاصة لأهم ثمرات هذهالوسطي 

 إن تعدد الأقوال أمر ضروري لابد منه في كل مذهب حي متطور، ولا يضيره ذلك -1

ناسبة يدة الملسداالاجتهادات التعدد، وإنما يعتبر ذلك ثروة فقهية تغني الفقه الإسلامي عموما ب

 .لجميع الحاجيات

ول ه الحللإعطائوسعته إذا كان تعدد الأقوال في المجال النظري يدل على حيوية الفقه  –2

لضيق اداث وإحالمتعددة لكن هذا التعدد في المجال التطبيقي يؤدي إلى تعارض الاجتهادات، 

ددة، ل المتعبط للترجيح بين تلك الأقواأسسوا ضواالمالكية هنا وجدنا والمشقة على الناس، 

ين لمفتفاعتمادا على تلك الضوابط استطاعوا الخروج بقول واحد، أوجبوا على القضاة وا

لتي ا، فيه سعة وتحقيق لمصالح الناس، وفيه تكريس للوسط والعدل والمرونة العمل به

 .أنيطت بها أحكام الشرع 

 اقتداء تبر ذلك، إنما يععمللفكرة ما جرى به الاعد من قوالمالكية إن ما توصل إليه فقهاء  –3

وهي  .لمطلقاالتي اعتمدها على صعيد الاجتهاد  (عمل أهل المدينة) بالإمام مالك في قاعدته

 تجسيد واضح للوسطية والاعتدال .

حت دراج تإن إجراء العمل يدخل في تكييف الوقائع ومحاولة وصفها بأوصاف تقبل الان  - 4

ه الشرعية، ونظرا إلى أن الشريعة جاءت لمصالح العباد، ونظرا إلى أن هذالأصول 

ات صوصيخالمصالح تختلف باختلاف البلدان والأزمان، كان لابد لإجراء العمل من مراعاة 

في ذلك ، ونكل بلد وكل زمان، وكان لابد من اختلاف أحكام العمل باختلاف البلدان والأزما

 .والتيسير وعدم التضييق على الناس مافيه من الوسطية والمرونة والسعة

ن ا يكوإنمإن باب إجراء العمل والترجيح بين الأقوال، ليس بابا مفتوحا لكل أحد،   –5

يان بجر لابد لمن يرجحبشروط وضوابط ولا يصدر إلا ممن توفرت فيه الأهلية الاجتهاد. ف

اء ي بنالمحتاج إليها ف العمل من الحصول على مؤهلات فقهية، وتوصلنا إلى أن المرتبة

د وعن (أي مجتهد التخريج) أحكام العمل على ما سوى العرف هي مرتبة مجتهد المذهب

 .أي مجتهد الترجيح) انعدامه فيمكن أن يسد فراغه مجتهد الفتيا



 

13 
 

 

  


	أولا:الوسطية في الدلالة اللغوية والاصطلاحية :

