
1 
 

 بسم الله الرحمن الرحيم 

 مداخلة بعنوان: 

 -إشكالية التأصيل وآليات التفعيل - حجية الاجتهاد الجماعي في القضايا المعاصرة

 :   الوطني  لتقىالمقدمت إلى 

 تحديات-ضوابط -الاجتهاد الفقهي المعاصر: معالم 

 من تنظيم:  

 كلية العلوم الإسلامية   -قسم الشريعة 

 - الوادي- حمه لخضر   شهيدجامعة ال

 2025ديسمبر  11- 10يومي:  

 

 إعداد: أ.د. رحيمة بن حمو 

 أستاذ التعليم العالي  

 كلية الشريعة والاقتصاد  

 عبد القادر للعلوم الإسلامية ر جامعة الأمي

 قسنطينة 

 الملخص:  

دعا بعض علماء القرن العشرين إلى تبني فكرة الاجتهاد الجماعي كأسلوب لمواجهة مستجدات  

الحياة المعاصرة وتعقيد المسائل الفقهية التي تطرحها، مع ما تعانيه الأمة من قصور على المستوى العلمي 

دة، بالإضافة إلى  وعدم قدرة المتصدين للاجتهاد من فقهاء العصر على مواجهة القضايا المعاصرة المعق

فوض ى الإفتاء التي يسببها تصدي بعض المنتسبين للعلم للاجتهاد  من دون عدة تؤهلهم لذلك... إلى غير 

ذلك من الأسباب التي جعلت معظم الدراسات المعاصرة تسلم بالاجتهاد الجماعي وبأهميته والحاجة إليه  

صي إلى  يسعى  الدراسات   هذه  من  وكثير  العصر.  مشكلات  تطوير  لحل  مع  له،  متكامل  تصور  اغة 

التطبيقات المناسبة لمواجهة التحديات ولإيجاد الأحكام الشرعية للمستجدات الفقهية وفق منهج سليم.  

إلا أن الإشكال الرئيس لا يزال محل بحث، ألا وهو التكييف الشرعي للاجتهاد الجماعي، وهل هو حجة؟ 

 آليات تنفيذه؟ وإذا كان كذلك، فعلى من تكون حجيته؟ وما هي 

تسعى هذه الورقة إلى معالجة الإشكال من خلال استقراء مفهوم الاجتهاد الجماعي وتطوره في 

الدراسات المعاصرة وفحص حجيته، برده إلى الأدلة الشرعية التفصيلية والمقاصد الكلية، ومناقشة ما  

جسيده في أوردته البحوث التي أصلت للاجتهاد الجماعي من أدلة، وما قدمته من مقترحات من صيغ لت

الواقع، وما تم تنفيذه منها، ثم تقديم رؤية حول صيغ أكثر فاعلية، بالبحث في الآليات الممكنة لتفعيله  

في الواقع المعاصر، خاصة في ظل الدولة الحديثة حيث استبعدت الشريعة أو تركت لها زاوية محدودة  

ل على تقويم ما صدر من دراسات  على الهامش في أحسن الأحوال. وتكمن أهمية هذا البحث في أنه يعم



2 
 

سابقة في هذا المجال، وهي كثيرة جدا، لا يتسع المقام لذكرها، منها ما جاء في كتب مطولة ومنها ما نشر  

تقديم رؤية مختلفة لطبيعة   البحث على  يعمل  المتخصصة، كما  العلمية  في المجلات  كمقالات قصيرة 

نقح، وربما خال تقريبا  حجية الاجتهاد الجماعي والآليات التي تسمح بتحويله من مجرد عمل علمي جيد وم

نحو   المجتمع  حركة  وتوجه  الناس  واقع  تغير  طاقة  إلى  الفردي،  الاجتهاد  فيه  يقع  التي  الأخطاء  من 

الاستقامة على طريق الله والامتثال لشريعته. والخطة المقترحة مبدئيا ستكون في ثلاثة عناصر، إضافة  

و  الجماعي  الاجتهاد  تعريف  وهي:  والخاتمة،  المقدمة  الجماعي  إلى  الاجتهاد  حجية  حقيقة  مشروعيته، 

 وأدلتها، تفعيل الاجتهاد الجماعي وآليات تنفيذ مخرجاته. وبالله التوفيق. 

Abstract: 

Some scholars of the 20th century advocated for adopting the concept of 

collective ijtihad as a method to address contemporary life's challenges and 

the complexities of jurisprudential issues it raises. This call stemmed from the 

shortcomings faced by the Muslim community on the scientific level and the 

inability of contemporary jurists to tackle complex issues, coupled with the 

chaos caused by some unqualified individuals attempting ijtihad without 

proper preparation. These factors led most contemporary studies to 

acknowledge collective ijtihad's importance and necessity in resolving modern 

problems. Many studies aim to formulate a comprehensive framework for it, 

developing applications to address challenges and derive Sharia rulings for 

emerging issues through a sound methodology . 

However, the central question remains the Sharia qualification of collective 

ijtihad, its authority, and to whom it is binding, and the mechanisms for its 

implementation. This paper examines collective ijtihad's concept and 

development in contemporary studies, scrutinizing its authority based on 

detailed Sharia evidence and overarching objectives. It discusses evidence 

presented in research supporting collective ijtihad, proposed models for its 

implementation, and offers insights into more effective frameworks. This is 

particularly relevant in modern states where Sharia has been marginalized or 

relegated to a limited scope . 

The significance of this research lies in evaluating previous studies and 

presenting a perspective on collective ijtihad's authority and mechanisms to 

transform it from a scholarly exercise into a force for changing people's lives 

and guiding society towards compliance with Islamic law . 

 



3 
 

إشكالية التأصيل وآليات - حجية الاجتهاد الجماعي في القضايا المعاصرة

 -التفعيل

 مقدمة:

الاجتهاد الجماعي مصطلح جديد فرض التفكير فيه مجمل التحولات السياسية والجيوسياسية  

التي تعرض لها العالم الإسلامي في العصر الحديث. إلا أن أبرز الأشياء التي تجعله ضرورة من ضرورات  

يستوعب    ،العصر الذي  الشامل  الوعاء  هي  الدولة  أصبحت  إذ  الحديثة،  للدولة  القانونية  البنية  هي 

إلى تشكيلها الاتجاه    ،المجتمع ويؤثر فيه ويوجهه ويحدد مستقبله. هو ظاهرة من ظواهر العصر دفع 

ومناهجه   ومؤسساته  قوانينه  في  بالغرب  التمثل  نحو  وبالقسر(  )بالإرادة  الإسلامية  للمجتمعات  العام 

 السياسية والاقتصادية وغيرها...  

دعا بعض علماء القرن العشرين إلى تبني فكرة الاجتهاد الجماعي كأسلوب لمواجهة مستجدات  

المتصدين للاجتهاد من فقهاء العصر  عجز  ، وفي ظل  ما تعانيه الأمة من قصور في ظل  الحياة المعاصرة  

يسببها    عن التي  الإفتاء  إلى فوض ى  بالإضافة  المعقدة،  المعاصرة  القضايا  المؤهلين   اقتحاممواجهة  غير 

ذلك  للاجتهاد وغير  ب،  تسلم  المعاصرة  الدراسات  معظم  جعلت  التي  الأسباب  إلى  من  الاجتهاد الحاجة 

له    هذه  وتسعى بعضالجماعي وبأهميته.   إلى صياغة تصور متكامل  لمواجهة    آلياتهتطوير  و الدراسات 

ولإيجاد الأحكام الشرعية للمستجدات الفقهية وفق منهج سليم. إلا أن الإشكال الرئيس لا    ،التحديات

يزال محل بحث، ألا وهو التكييف الشرعي للاجتهاد الجماعي، وهل هو حجة؟ وإذا كان كذلك، فعلى من 

 تكون حجيته؟ وما هي آليات تنفيذه؟ 

تسعى هذه الورقة إلى معالجة الإشكال من خلال استقراء مفهوم الاجتهاد الجماعي وتطوره وفحص  

إلى الأدلة الشرعية التفصيلية والمقاصد الكلية، ومناقشة ما أوردته البحوث التي أصلت   حجيته برده 

أكثر    ةة حول صيغللاجتهاد الجماعي من أدلة، وما قدمته من مقترحات لتجسيده في الواقع، ثم تقديم رؤي

حيث استبعدت الشريعة أو تركت لها زاوية محدودة على الهامش    ،فاعلية، خاصة في ظل الدولة الحديثة

رؤية  ويقدم مفهوم الاجتهاد الجماعي،  يعيد النظر فيفي أحسن الأحوال. وتكمن أهمية هذا البحث في أنه 

عمل علمي جيد ومنقح، إلى طاقة تغير    والآليات التي تسمح بتحويله من مجرد ته  مختلفة لطبيعة حجي

واقع الناس وتوجه حركة المجتمع نحو الاستقامة على طريق الله والامتثال لشريعته. والخطة المقترحة  

الجماعي   الاجتهاد  تعريف  وهي:  والخاتمة،  المقدمة  إلى  إضافة  عناصر،  ثلاثة  في  ستكون  مبدئيا 

 تها، تفعيل الاجتهاد الجماعي وآليات تنفيذ مخرجاته.  ومشروعيته، حقيقة حجية الاجتهاد الجماعي وأدل

 أولا: مفهوم الاجتهاد الجماعي 

التجربة   ومن  الشرعية  الأدلة  من  مشروعيته  تدعم  التي  الأسس  ونبين  المصطلح  بهذا  نعرف 

 التاريخية، والمصلحة المرجوة منه: 



4 
 

 تعريف الاجتهاد الجماعي:-1

به إلى التعريف  الفقه الإسلامي، فنحتاج للتعريف  علىوصف الاجتهاد بالجماعي مسألة جديدة 

 لنخلص إلى تحديد المصطلح.  بمكوناته،

 تعريف الاجتهاد: -أ -1

الأصوليين تعريف  على  تعتمد  المعاصرين  عند  للاجتهاد  أعطيت  التي  التعريفات  وهومعظم   ، :

شرعي" حكم  لدرك  وسعه  الفقيه  أو1" استفراغ  بطريق    ،  عملي  شرعي  حكم  نيل  في  الوسع  "بذل 

 المتكلمين.في عرف  ، زاد قيد "عملي" لإخراج الحكم الشرعي العلمي2الاستنباط" 

الاجتهاد،   مفهوم  على  متفقون  والفقهاء  فياختلافهم  و والأصوليون  هو  تعريفه    ضبط  إنما 

اعتبار التحولات والتغيرات    أن تعريفاتهم تخلو من  فيخطئ من يظن غير ذلك زاعما  العبارات المناسبة.ب

: "العملية العلمية المنهجية التي يقوم بها الشخص المتمكن  بأنه  هفيعرف  .3  الطارئة على واقعنا المعاصر 

بغية التوصل إلى المراد الإلهي من وحيه في مسألة من    ،في عصر معين  ،من أدوات علمية معرفية معينة

بالواقع   موصولا  الإلهي  الوحي  يغدو  بحيث  الإنساني  للواقع  دقيق  فهم  إلى  الوصول  وقصد  المسائل، 

خذ الوحي مجراه نحو الوقوع  أالإنساني، ويمس ي الواقع الإنساني منفعلا بإلزامات الوحي وتعليماته، في

ولا يخفى ما في هذا التعريف  .  4الفعلي، ويأخذ الواقع مجراه نحو التكيف والانضباط بإلزامات الوحي.."

 . نظرا لطوله وكثرة الزوائد والتكرار والعبارات الفضفاضة ،من عطب

والعلوم   التشريع.  شرعي من جذور ونسب يصله بفترة الوحي ويوثقه بأدلة    مصطلح لابد لكل   

من   نوعان  لها  ولا  الم الإسلامية  تبديلها  يصح  لا  الشرعية،  النصوص  في  ثابتة  مصطلحات  صطلحات: 

وهي   الفقهية،  المصطلحات  ومنها  علم،  كل  بحسب  عرفية  مصطلحات  الثاني:  والنوع  فيها،  التصرف 

 المقصودة بقولهم: "لا مشاحة في الاصطلاح".  

المثال:   سبيل  على  منها  الشارع،  نصوص  من  مأخوذ  فإنه  الأول،  النوع  من  الاجتهاد  ومصطلح 

فإنه ذكر الاجتهاد وأقره النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك. ولذلك كان    ، حديث معاذ رض ي الله عنه

اثنان. إليه عند غياب النص، ولم يختلف عليه من الأمة  ولأن    الاجتهاد من أصول الشريعة، لأنه يلجأ 

غير   تدخل  يحدثه  ما  لتجنب  والفقهاء،  الأصوليين  عند  الاجتهاد  حقيقة  بيان  إلى  تدعو  الحاجة 

المتخصصين من تشويش، بسبب اعتقاد الكثير منهم أن التصرف في المصطلحات هو السبيل إلى التطور 

 
دَحَان،  763  -712ابن مفلح، شمس الدين محمد المقدس ي الحنبلي )    1 هـ(، أصول الفقه، تحقيق: فهد بن محمد السَّ

 4/1469 ، م1999ه/1420مكتبة العبيكان، الرياض، 
الشوكاني، محمد بن علي )ت (، إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، تحقيق: الأثري، سامي بن العربي،    2

 .1026-1025م، الرياض، 2000ه/1421دار الفضيلة، 
انظر: قطب    ، وهو وهم منه.أن هذا التفاوت في عباراتهم يخول له استحداث تعريفات أخرى للاجتهاد  قطب سانو  يرى   3

 24سانو، الاجتهاد الجماعي، ص
 .25قطب سانو، الاجتهاد الجماعي، ص 4



5 
 

  لي لمفهوم الأصبيان اوالتجديد، ارتأينا أن نبين أنواع الاجتهاد وفق المفهوم الأصولي الفقهي حتى نمهد ل

الحديث العصر  علماء  من  عدد  إليه  دعا  الذي  الجماعي،  الشريعة    ،للاجتهاد  لغربة  إدراكهم  نتيجة 

 .   تزداد وطأة يوما بعد يومو لا تزال قائمة  -بلا شك- ذه الغربة ، وه1الإسلامية في ذلك الوقت 

 يطلق الاجتهاد في اصطلاح الأصوليين والفقهاء ويراد به ثلاثة معان:  

، ويلتحق به كل نظر يلتمس به الحكم الشرعي من الأدلة الشرعية التي القياس الشرعي: أحدها

الأحكام. مشروعية  أدلة  القرافي  ويسميها  أحكامه،  لمعرفة  الشارع  بالاجتهاد  نصبها  المقصود  عند    وهو 

 الإطلاق.  دعن منه   الأصوليين، وهو ما يفهم

ما يغلب في الظن من غير علة، كالاجتهاد في المياه والوقت والقبلة وتقويم المتلفات وجزاء  :  والثاني

ذلك وغير  والنفقة  والمتعة  المثل  ومهر  غير  الصيد  وهي  الأحكام.  وقوع  أدلة  القرافي  يسميها  أدلة  ولها   ،

منحصرة؛ كالآلات والمخترعات التي لا نهاية لها، فهو اجتهاد في تنزيل الأحكام الشرعية وإيقاعها، وقد يطلق 

 ذا النوع من الاجتهادعليه أيضا: تحقيق المناط. وقريب منه ما يسميه المعاصرون: الاجتهاد التنزيلي، وه

 .  يعتمد على المعرفة بأحوال المكلفين، أو ما يعرف حديثا بفقه الواقع

، وهي القواعد الأصولية المعتمدة في مذهب من المذاهب، ويسمى  الاستدلال بالأصول :  والثالث

 . 2هذا الاجتهاد: الاجتهاد في المذهب أو تخريج الفروع على الأصول 

المسائل  و  في  الشرع  حكم  معرفة  هي  منها  الغاية  لأن  لبعض،  بعضها  مكمل  كلها  المعاني  هذه 

 . والوقائع وتنزيله عليها من أجل الامتثال

 الاجتهاد: جماعية معنى -ب -1

قصدهم بجماعيته،  لما اعتمد معظم الباحثين التعريف الأصولي للاجتهاد، كما ذكرنا سابقا، كان  

مثل قول بعضهم:    ،وفيما ينتج عنه من أحكام شرعية  أغلب الفقهاء أو جميعهم في فعل الاجتهاد  اشتراك

"هو استفراغ أغلب الفقهاء الجهد لتحصيل ظن بحكم شرعي بطريق الاستنباط، واتفاقهم جميعا أو  

 . 3أغلبهم على الحكم بعد التشاور" 

التعريف  وبحسب الاجتهاد،    ،هذا  في  الفقهاء  يشترط مشاركة جميع  أغلبهم،  لا  لا  كما  فيكفي 

اتفاق يكفي  يشترط  بل  الحكم  على  جميعا  أغلب  الأغلبهم  اتفاق  عن  الناتج  الشرعي  الحكم  فيكون   ،

"أغلب" نسبي يعتمد تحديده على حصر عدد الفقهاء.  وبالإضافة إلى أن لفظ  .  الأغلب اجتهادا جماعيا

 
  وغيرهم... الشاوي ابن عاشور، ومصطفى الزرقا، وتوفيق : منهم مثلا 1
. نقله عن أبي بكر  8/228م،  1994ه،  1414ينظر في هذه المعاني الثلاثة: الزركش ي، البحر المحيط، دار الكتبي،    2

بين قاعدة أدلة مشروعية الأحكام   . )الفرق السادس عشر1/128بيروت، دت،    ، الرازي، وانظر: القرافي، الفروق، عالم الكتب

 (. وبين قاعدة أدلة وقوع الأحكام
للبحوث    3 بين مقاصد الشرع وضرورات العصر، مجلة الذخيرة  الزبير، الاجتهاد الجماعي  ناصر عبد الرحمن  إخلاص 

 .372ص(، 2020العدد الثاني )ديسمبر  ، والدراسات الإسلامية، المجلد الرابع



6 
 

    وقد    .وهو أمر يعسر معرفته
 
غير ملزم  و   اي ظن  مرتبة أعلى من الاجتهاد الفردي ولكنه يبقى  إلىي الاجتهاد  يرق

 . لمن لا يعتقده

ن  ولأ   على حكم شرعي.  اشترط بعض الباحثين اتفاق جميع الفقهاءخروجا من هذا الإشكال،  و 

التحق بعيد  الشرط  المعيار  عمليا  ق ي هذا  وفق  الجماعي  الاجتهاد  تقسيم  فكرة  الباحث  هذا  اعتمد   ،

  ؛ النواة الأولى لتأسيس جماعية الاجتهاد من كل قطر من الأقطار الإسلاميةفتنطلق الجغرافي السياس ي،  

اجتماعفيشترط   القطر    تحقق  فقهاء  ملموساجميع  واضحا  اجتهادا    ،تحققا  يسمى  لا  ذلك  دون  وما 

الاجتهادية    ،جماعيا المجامع  قبل  من  موفدين  من  يتكون  الذي  الإقليمي  الجماعي  الاجتهاد  يأتي  ثم 

ك  من  المجتهدين  بقية  فيكون  القطرية،  مجامعهم  نظر  لوجهات  وممثلين  كناقلين  قطر  القطرية،  ل 

الجماعي الإقليمي مشاركة غير مباشرة في الاجتهاد  الجماعي الأممي   .مشاركين  في الاجتهاد   وكذلك الأمر 

 .1  الأمة الإسلامية في كل بقاع العالم مجتهدي   الذي يشمل

اجتهادات   ليست  الفقهية  المجامع  عبر  اليوم  الصادرة  الاجتهادات  فإن  الرأي،  هذا  على  وبناء 

فيها   تتحقق  في الاجتهاد، ولم  الواحد  القطر  لم تحقق مشاركة جميع مجتهدي  جماعية حقيقية، لأنها 

 المشاركة غير المباشرة )التمثيل( على المستويين الإقليمي والأممي. 

أن القطر   غير  في  المجتهدين، حتى  إحصاء  إمكانية  لعدم  تحقيقه عمليا  يمكن  الشرط لا  هذا 

الواحد، فهناك من يرى نفسه مجتهدا، ولا يسلم له غيره بذلك، وهناك من هو قادر على الاجتهاد وربما  

أحجم عن الإفصاح عنه تورعا، فيحتاج جمعهم وإحصاؤهم إلى جهة تكون مسؤولة عن ذلك، وفي ذلك 

 سياسية.   اللاعتبارات لالمخاطر ما لا يخفى، أقلها أن يخضع دخول المجتهد لهذا المجمع أو ذاك من 

هذا، فضلا عن أن طبيعة الاجتهاد الفقهي تتجافى مع طبيعة المجالس الشورية التي لا تعتمد على 

المجهود العلمي بل على العلاقات أحيانا، وعلى المناكفة السياسة  في أغلب الأحوال. بينما يعتمد الجهد 

فل به.  القائلين  أغلبية  على  لا  الدليل،  اتباع  على  الفقهي  والرأي  في    نالعلمي  إلا  غالبا  الاتفاق  يتحقق 

المسائل المعلومة من الدين بالضرورة، أما المسائل الخلافية فلا يمكن أن يتحقق فيها الاتفاق، لأنه لا  

على   قادر  وهو  غيره  تقليد  له  يجوز  ولا  غيره،  رأي  إلى  نظره  في  الأقوى  الدليل  يترك  أن  للمجتهد  يجوز 

 الاجتهاد.

على إقرار وضع سياس ي غير مبرر    الجماعي  كما يؤخذ على هذا التعريف: أنه بنى معنى الاجتهاد

الموضوعية، ولا  الشرعية  الناحية  الإسلامي   من  التاريخ  من  له  التأصيل  يحاول  الباحث  أن  ، 2رغم 

فالأقطار الحالية لم تنشأ عن تقسيم طبيعي وتباين في طبيعة المجتمعات، بل لقد صممت بناء على قرار  

مصلحته على حساب الأقطار والشعوب التي تسكنها، فتضمنت بعض هذه  و استعماري اتخذ فيها رؤيته 

 
م،  2006ه/1427 ينظر: سانو، قطب مصطفى، الاجتهاد الجماعي المنشود، في ضوء الواقع المعاصر، دار النفائس،  1

 57-56ص
كان  وفي عهد الأئمة    يؤسس الباحث لفكرته، رغم اعترافه بالتجاوز، بدعوى أن الاجتهاد الجماعي في العصر الراشدي   2

 ما في ذلك من خطأ بين. ولا يخفى قطريا، 



7 
 

تفرقت بعض الشعوب والقوميات على عدة بلدان، كما و الأقطار المصطنعة قوميات وأعراقا متباينة،  

   واحد. في البلد ال  ختلفتو بلدان،  عدة    فيالعادات    قد تتحدف  ،وتركيا  مثلا في العراق والشام  للأكراد  حدث

، وإزالة الخلاف الفقهي هي توحيد الحكم الشرعي  عند أغلب الباحثين  جتهاد الجماعيلا إن غاية ا

  . وهذا المعنى متحقق أو أغلبهم فيه وموافقتهم عليه  اشتراك مجموع العلماءب  همفهومناطوا  لهذا  ،  حوله

أكثر من أي صورة يمكن تصورها للاجتهاد الجماعي بهذا المعنى. بل هو متحقق فيه  المذهب الفقهي،    في

مرحلة علمية احترافية،  به  ، دخل  في التاريخ الإسلامي  تطورا كبيرا للاجتهاد  يعدالمذاهب الفقهية    شكلفت

فبعد أن كان الاجتهاد يعتمد على عبقرية الإمام الفذ، أصبح يبنى على قواعد وأطر منضبطة يمكن تعلمها  

على منهج واضح في الاجتهاد    اجتمعتونقلها وتطبيقها واستثمارها، وبذلك شكل المذهب جماعة علمية  

لتفرز ثروة فقهية تغطي كل المسائل الواقعة والممكنة، كما اصطلح أهل المذهب على طرق للنقد    ،واتبعته

المذهب داخل  والترجيح  حتى    ،والتقويم  بل  المنظم.  الجماعي  للعمل  نموذجا  المذهبي  الفقه  يجعل  مما 

المذاهب فيما بينها كانت تمارس رقابة جماعية على الاجتهاد، بحيث يلتزم كل فقيه قواعد الاجتهاد المتفق  

، فكان مبدأ المشاركة متحققا في اجتهاد الفقهاء،  ضافة إلى احترامه لقواعد مذهبهعليها بين أهل الفقه، إ

           .ولم يكن فرديا كما يدعى عليه، فلم تعرف الأمة الاجتهاد الفردي إلا في هذا العصر

ما تقدم، ومن منطلق الحاجة إلى الاجتهاد الجماعي، في زمن تفرقت فيه الأمة وانحرفت  وبناء على  

لابد من تحديد حقيقة وصف )الجماعي( الذي يوصف به هذا النوع من  حياتها عن نهج الشريعة، كان  

الاجتهاد، فإذا جعلنا معيار )الجماعي( هو المشاركة، فإن ذلك يوقعنا في إشكالات كثيرة مما ذكرناه في  

التعريفات السابقة، من حيث تحديد عدد المشاركين الذين يمكن اعتبار اجتهادهم جماعيا، ومن حيث  

ء. ثم من حيث حجية اجتهادهم وتحقيق الغاية من الاجتهاد الجماعي؛ فقد تجتهد مجموعة  حصرهم ابتدا 

أو اتفاق من أكثرهم على رأي واحد،   من الفقهاء في هيئة معينة، ويتناقشون في مسألة ليصلوا إلى إجماع

ولكن لا يعد ذلك اجتهادا جماعيا، لأنه إذا وجدت هيئات متعددة )وهي موجودة فعلا( واتفقت كل هيئة  

وبرزت    ،على رأي يختلف عما ذهبت إليه بقية الهيئات، وقعنا فيما أردنا الهروب منه، وهو اختلاف الرأي 

 الحاجة إلى توحيده من جديد. 

يقصد بها كثرة المشاركين في الاجتهاد ينبغي أن  ولذلك نرى أن صفة )الجماعي( في هذا المصطلح لا  

من   هذا  كان  وإن  الصواب،  إلى  أقرب  الأ ليكون  بالمفهوم  مجمل  "الجماعة"  إلى  نسبة  هي  وإنما  هداف، 

 ، كما سيتبين: الذي تتوحد به الأمة على طريق الله تعالى ومنهجه الشرعي للجماعة

 الاجتهاد الجماعي توحيد المفهوم:  -ج-1

لكي يكون للاجتهاد الجماعي حجيته في الأمة الإسلامية وبالتالي فاعليته في واقعها، لابد من توحيد  

الباحثين. ولكي يحصل هذا الاتفاق   بين  مفهومه وحصول الاتفاق عليه، بعد الدراسة وتبادل الأفكار 

سطة الأدلة الشرعية.  لابد من مراعاة أمرين:  الأول: تحقيق مشروعية المصطلح ونسبته إلى الشارع بوا

ل في هذا المصطلح مع الأهداف المرجوة من اعتماده، ليحقق وظيفته  والثاني: أن يتناسب المعنى المحمَّ 

 التي تأسس من أجلها. وبالتالي نقول:   



8 
 

 : مشروعية المصطلح: 1-ج-1

ينسب الاجتهاد إلى "الجماعة" وهو مصطلح شرعي ثابت في الأدلة الشرعية واستعمال الصحابة  

 ذلك:  أمثلة من و   ،ومن تبعهم من سلف الأمة

مٍ،  "  :قوله  منهاالنبي صلى الله عليه وسلم  أحاديث    فيلفظ الجماعة    نجد  دَمُ امْر ئٍ مُسْل 
لُّ لا يَح 

ي، وا ان 
بُ الز   

ي 
َّ
، والث فْس  فْسُ بالنَّ لاثٍ: النَّ

َ
 بإحْدى ث

 
، إلا  

َّ
ي رَسولُ اللَّ  

 
ن
َ
ُ وأ

َّ
 اللَّ

 
هَ إلا

َ
هَدُ أنْ لا إل

ْ
ين   يَش  

نَ الد  قُ م  لمار 

جَماعَة  
ْ
ل ار كُ ل 

متى بويع أبو بكر؟ فقال: في اليوم الذي توفي  ... : "رض ي الله عنه  . وسئل سعيد بن زيد1" الت 

 . 2" كرهوا أن يبقوا بعض يوم بغير إمام وليسوا في جماعة  ،صلى الله عليه وسلمفيه رسول الله 

الدولة يسمى  : جماعة المسلمين، وهو الكيان السياس ي الجامع للأمة، والذي  "فيقصد بـ"الجماعة 

 .(دون حمولة إيديولوجية )  بمفهومها المطلق

 للأهداف المرجوة منه  : تحقيق معنى المصطلح2-ج-1

،  العالميةو ة منها  المحلي،  الكبرى المسلمين  في قضايا    توحيد الرأيمن أهداف الاجتهاد الجماعي:  

من جهة، ولإنهاء التشرذم والاستلاب من جهة أخرى. ولتحقيق    ربهممنهج  و دينهم    بهدي   حياتهملتوجيه  

أدلة وعلامات شرعية تحكمه  وتمييزه بدقة، على ضوء  لاجتهاد الجماعي  ا  تحديد مفهومذلك، لابد من  

آليات تفعيله،  و   حكمه  تتقارب الآراء حول ومن ثم  على مضمونه،  تحقيق الاتفاق  وتؤطره، بحيث يمكن  

 حجية شرعية.   قراراتمن   عنه بناء على رؤية موضوعية تعطي للاجتهاد الجماعي مصداقية ولما يصدر

 : تطبيق المعيارين على بعض التعريفات:  3-ج-1

تعريف توفيق الشاوي: "هو تخصيص مهمة البحث واستنباط الأحكام بمجموعة محدودة من    -

فيه   يتشاورون  مجلس  في  أم  المرسلة  بالشورى  ذلك  مارسوا  سواء  والمتخصصين،  والخبراء  العلماء 

ويتداولون حتى يصلوا إلى رأي يتفقون عليه أو ترجحه الأغلبية، ويصدر قرارهم بالشورى، ولكن يكون  

 . 3ورة فتوى" في ص

فهذا تعريف طويل يمكن اختصاره كالآتي: "هو فتوى تصدر عن مجموعة مخصصة للاجتهاد  

هذه   يخصص  من  التعريف،  صاحب  يبين  ولم  الشورى".  على  بناء  والخبراء،  الشريعة  علماء  من 

إما عبر    ؛ المجموعة، ولا كيفية تخصيصها، والأغلب أنه يريد أن يكون ذلك عبر آليات السلطة السياسية

الانتخاب أو عبر التعيين. وظاهر قوله: هو تخصيص مهمة البحث بمجموعة محدودة ... إلخ موهم بأن  

ذلك حكر عليهم، بحيث تكون الفتوى قاصرة على هذه المجموعة المحدودة. فإن قصده المؤلف فهو خطأ  

الع على  الحجر  يمكن  لا  لأنه  بإضاف  لماءواضح،  الأمر  هذا  تدارك  ويمكن  والفتوى.  الاجتهاد  ة  في 

 
مسعود  رواه    1 بن  أخرجه  عبدالله  صحيحه    البخاري ،  )في  الديات  القسامة  مسلمأخرجه  و   (، 6878كتاب  كتاب   ،

 . باختلاف يسير( 1676)
دار الرسالة  ،  عمار ريحاوي و محمد بركات    ه(، مرآة الزمان في تواريخ الأعيان، تحقيق:664-586سبط بن الجوزي )  2

 .4/268م، 2013ه/1434، العالمية، دمشق 
 .242، صم1993ه/1413، دار الوفاء، المنصورةن مصر، 2الشاوي توفيق: فقه الشورى والاستشارة،  ط  3



9 
 

الدولةوصف في  الحاكمة  للسلطة  ملزمة  لتكون  بالا"فتوى رسمية"  الأولى  فهي  في  ،  الشرع  بحكم  لتزام 

 .  ، وبتبرئة ذمتها أمامهم في هذا الالتزام عبر هيئة علمائية مؤهلةتصرفها في مصالح المسلمين 

تعريف الندوة العالمية للاجتهاد الجماعي: "هو اتفاق أغلبية المجتهدين في نطاق مجمع فقهي أو   -

هيئة أو مؤسسة شرعية ينظمها ولي الأمر في دولة إسلامية، على حكم شرعي عملي لم يرد به نص قطعي 

 . 1الثبوت والدلالة، بعد بذل غاية الجهد فيما بينهم في البحث والتشاور" 

  . وتحت إشرافها  وهذا التعريف يتطرق للاجتهاد المؤسس ي الذي ينشأ بقرار من السلطة السياسة

 عدة أمور: في على هذا التعريفويتمثل تعليقنا 

ي أنه  الجماعي    نسبأولها:  فلم   إلىالاجتهاد  المجتهدين  عدد  النظر عن  بغض  هيئة  أو  مؤسسة 

يشترط مشاركة كل المجتهدين ولا أغلبهم. وإنما جعل معيار الجماعية هو تنظيم ولي الأمر لها في دولة  

 إسلامية.  وهذا ما يتوافق نسبيا مع ما نراه في معنى جماعية الاجتهاد.  

يستبعد أن تتعدد هذه    ملو : أنه لم يبين المكانة الشرعية )أو المركز القانوني( لهذه الهيئة،  هاثاني

. كما قد تكون لكل دولة من الأقطار الإسلامية  2الهيئات في دولة واحدة، )في السعودية توجد ثلاث هيئات( 

هيئاتها الخاصة بها. فالغالب أنه يقصد الاجتهاد المؤسس ي لا الجماعي. ولكي يكون الاجتهاد جماعيا لابد  

 وتوحيده. أن تكون مؤسسة واحدة يرجع إليها في اعتماد الاجتهاد

ثالثا: لم يذكر التعريف الوزن الشرعي لاجتهادات هذه الهيئات: هل هي ملزمة لولي الأمر الذي  

 ؟ وهذه ثغرة لابد من ملئها. يرجع إليه أمر تنظيمها؟ أم هي مجرد فتاوى "نوعية" موجهة لعموم المسلمين

لكي يكون قرارها اجتهادا جماعيا، لابد أن يكون أولو الأمر جميعا ملزمين بما تصدره من قرارات وأحكام.  ف

فتكون هي المرجع في مشروعية القرارات الحكومية والإدارية. ذلك أن الحاجة إلى اجتهاد مستوثق برأي  

في إدارة شؤونهم. لا فيما يكون رأيا    ،الجماعة وموحد أو تنفيذه  الناس  إنما هو فيما يقع تطبيقه على 

الناس كلهم على القول برأي واحد، ولكن يمكن الفقيه أو ذاك، فلا يمكن حمل    بل يجب   نظريا لهذا 

الجماعة من شؤون  معين  شأن  في  واحد  رأي  في    ،تطبيق  العزم  معنى  هو  تعالىوذلك  الأمر    قوله  بعد 

ا عَزَمۡتَ : بالشورى 
َ
ذ إ 

َ
ى ﴿ف

َ
لۡ عَل

َّ
تَوَك

َ
ه ٱف  

َّ
نَّ  لل َ ٱإ 

َّ
بُّ  لل ينَ ٱيُح  ل   

 
تَوَك

ُ ۡ
 .[951﴾ ]آل عمران: لم

من قرارات عن هيئة رسمية  صدر  ونخلص من كل ذلك إلى القول بأن الاجتهاد الجماعي هو: "ما ي

للاجتهاد   الشريعةمكونة  مخصصة  علماء  الشورى   ، من  على  ل  ، بناء  الدولة  ضمانا  في  لمشروعية 

 . "الإسلامية 

الاجتهاد متحصل ضمنا في ف "ما يصدر من قرارات": هو ما تعلنه الهيئة من نتائج بعد الاجتهاد،  فـ

 التعريف.

 
نقلا عن موقع    674ه، ص1417،  190( مجلة الاقتصاد الإسلامي، عدد  1079/ 2ينظر: أبحاث ندوة الإمارات، )    1

 /https://almuslimalmuaser.org/2005/03/01مجلة المسلم المعاصر، على الرابط: 
الفقه     2 ومجمع  المكرمة.  بمكة  الإسلامي  العالم  لرابطة  التابع  الإسلامي  الفقه  ومجمع  بالمملكة،  العلماء  كبار  هيئة 

 الإسلامي التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي بجدة.  



10 
 

أن لها صفة في تكوين سلطات الدولة وتتميز بمركز قانوني يتضمن واجباتها    أي "هيئة رسمية":  

 . في مواجهة السلطات الأخرى  وحقوقها وطبيعة سلطتها

في   ستنباط الأحكام الشرعية وتنزيلها  ا"مخصصة للاجتهاد": أي وظيفتها الأساسية هي الاجتهاد 

 على الوقائع المعروضة عليها. 

تستعين بهم   الذينتخصصين في علوم أخرى،  المخبراء و ال"مكونة من علماء الشريعة": لإخراج  

ما يحدث زورا في بعض البلدان  بخلاف   ،تصح عضويتهمالهيئة، لتنويرها فيما يخص موضوع معين. فلا  

 سلامية. الإ في المجالس  من إدراجهم

ولكن بالتشاور بين الأعضاء بناء    ،"بناء على الشورى": أي أن القرارات لا تكون لرئاسة الهيئة

 على ما يتفقون عليه من آليات لاتخاذ القرار. 

التنفيذية    ؛ن المشروعية في الدولة الإسلامية": أي أن قراراتها ملزمة لكل مؤسسات الدولة اضمل"

فينطبق على  بالدولة مطلق الدولة،  نقصد  . و فيما يخص الجوانب التنظيمية  القضائيةأحيانا  والإدارية و 

 في المستقبل. يمكن أن يتشكل  اتحادي كيان سياس ي أي على ة و القطري الدولة

 الفرق بين الاجتهاد الجماعي والاجتهاد المجمعي-د -1

الاجتهاد المجمعي، إذا صحت هذه التسمية، هو محاولة لمأسسة الاجتهاد وإعطائه دفعة قوية 

لترسيخه، تأتي في سياق الجهود الرامية إلى إحياء الفقه الإسلامي والنهوض به وتهيئته لمواجهة مشكلات  

عن مواجهة  العصر التي انفلتت بدءا من مطلع القرن التاسع عشر، ووجد المسلمون أنفسهم عاجزين  

من  هذه المحاولة  فنشأت المستجدات التي داهمت العالم الإسلامي مع الغزو الفكري والعسكري الغربي.

إيمان الإسلامية  منطلق  حيا   الأمة  توجيه  على  وقدرتها  الإسلامية  الشريعة  المسلمين  بحقية  وحل  ة 

الغزو إنما هو نتاج تقصير    هذا  بأن ضعف العالم الإسلامي في مواجهةا  مشكلاتهم، ومن منطلق إدراكه

 المسلمين في فهم دينهم ودراسته والاجتهاد في تطبيقه. 

لإحياء   الجهود  توحيد  إلى  ترمي  كانت  العشرين،  القرن  خلال  العلماء  أطلقها  التي  فالدعوات 

إلى مجمع   الشريعة الإسلامية  في كتابه مقاصد  الذي دعا  ابن عاشور  كأمثال  الاجتهاد والتعاون عليه، 

في المسائل الملحة، وإعداد المجتهدين، وتقديم الأخيار منهم   النظر علمي للعناية بشؤون الاجتهاد وتجديد

كما دعا مصطفى الزرقا إلى الجدية في القيام على المجامع الفقهية،    .1والعناية بثمرات اجتهادهم... إلخ

إضافة إلى العمل على إعداد المجتهدين بالمواصفات العلمية والأخلاقية الضرورية للمجتهد، وهذا بغرض  

كالمجامع والموسوعات الفقهية... وقد   ،عبر إنشاء مشاريع علمية ،إحياء الاجتهاد وتطوير الفقه الإسلامي

كان  حيث  عرض الزرقا التجربة السابقة والجهود المبذولة في مختلف بلدان العالم العربي والإسلامي،  

في الإنفاق عليها، أو    ات الرسميةشح السلط ك، واشتكى من مشكلات عرقلت مسارها،  هامشاركا في بعض

تدخلها أحيانا لإعاقتها، ومنها ما اعترته عوائق عملية وتقنية تتعلق بنقص الإمكانات وعدم تفرغ الأعضاء  

 
 3/395انظر: ابن عاشور، مقاصد الشريعة،  1



11 
 

دعا الزرقا إلى عدم الاعتماد على الدول والحكومات، وضرورة التركيز على الجهود   ثم للعمل المجمعي...  

الأوقاف على  الأغنياء وحبس  كإسهامات  دائمة،  مالية  وتوفير موارد  المشاريع،  هذه  تمويل  في  الشعبية 

 المعاهد والجامعات الخاصة وعلى المؤسسات البحثية والمجامع الفقهية.

فهؤلاء العلماء لم يكونوا يقصدون حمل الناس على رأي واحد في المسألة وإنما سعوا إلى تنبيه  

الأمة إلى مسؤوليتها في إحياء الاجتهاد وبعثه وعدم ترك هذا الأمر الخطير للجهود الفردية المتفرقة، وهذا  

الذين أسهموا في   ،وقام عدد من الحكام الطغاة  ،بعد أن أصيبت الأمة في مقتل حين تم تفكيك الخلافة

الأوقاف التي كانت مرصودة    وعلى رأسهابقطع شرايين الحياة وتجفيف الموارد    ،تقسيم الأمة وإضعافها

العامة   المنافع  على  تخر   و للإنفاق  التي  والمعاهد  العلماء.  المدارس  على  الأمة  فدعوا  ج  الاعتماد  عدم  إلى 

ل مسؤوليتها بإشاعة التعليم وإعداد العلماء ورفع مكانتهم وإنشاء   ،في دعم الرافعة العلمية الدولة وتحمُّ

والثقافية   العلمية  القاعدة  توفر  التي  المجتمعية  المشاريع  من  وغيرها  البحث  ومخابر  البحثية  المراكز 

 والحضارية في كافة المجالات.  

 مشروعية الاجتهاد الجماعي: -2

هو صورة من صور وحدة الجماعة الإسلامية ومظهر    ،بالمفهوم الذي ذكرناه  ،الاجتهاد الجماعي

نذكر    ،الله بها على عباده، ومشروعيته تنبع من مجمل الأدلة الشرعية  من مظاهر الأمة الواحدة التي منَّ 

 منها:  

 من كتاب الله عز وجل:   الأدلة  –أ -2

تعالى:   ه  قوله  ذ 
َٰ
هَ نَّ     ۦٓ﴿إ 

َ
ف مۡ 

ُ
ك رَبُّ  

۠
ا
َ
ن
َ
وَأ  

ٗ
دَة ح 

َٰ
وَ  

ٗ
ة مَّ

ُ
أ مۡ 

ُ
تُك مَّ

ُ
]الأنبياء:  عۡبُدُون  ٱأ في    [92﴾  الأمة  ووحدة 

بل  التفافها حول كتاب ربها وسنة نبيها والسير على منهاج الشريعة ككتلة واحدة لا تتفرق ولا تختلف  

 . وتتآزر تتعاون 

 ٱوَ ﴿قوله تعالى:  
ْ
مُوا حَبۡل     عۡتَص    ٱب 

َّ
 وَ   لل

ْه
وا

ُ
ق فَرَّ

َ
 ت

َ
يعٗا وَلا  ٱجَم 

ْ
رُوا

ُ
ك
ۡ
عۡمَتَ    ذ   ٱن 

َّ
ءٗ    لل

ٓ
عۡدَا

َ
نتُمۡ أ

ُ
 ك

ۡ
ذ مۡ إ 

ُ
يۡك

َ
عَل

ه   عۡمَت  ن  ب  صۡبَحۡتُم 
َ
أ
َ
مۡ ف

ُ
ك وب 

ُ
ل
ُ
بَيۡنَ ق  

َ
ف

َّ
ل
َ
أ
َ
ا﴾ ]آل عمران:    ۦٓف

ٗ
ن وََٰ

ۡ
خ   ،  [103إ 

ت الأمة على  فالاجتهاد الجماعي يثب 

  
ويوح  على  دينها  إجراءات   نهجدها  من  تعتمده  وما  قرارات  تتخذه من  فيما  الدين    واحد  تخص مصالح 

، بل يكون إثراء  . فلا يكون الاختلاف العلمي النظري سببا للتفرق في الكلمة ولا للتشتت في الأمروالدنيا

 . للرأي وتنويرا وسدادا للقرار

تعالى:   ينَ ٱ﴿وَ قوله  ذ 
َّ
 ٱ  ل

ْ
    سۡتَجَابُوا

ْ
امُوا

َ
ق
َ
وَأ مۡ  ه   

رَب   ٱل 
َ
ة وَٰ

َ
ل مۡرُهُمۡ    لصَّ

َ
هُمۡ  وَأ

َٰ
نَ
ۡ
رَزَق ا  مَّ وَم  بَيۡنَهُمۡ  ورَىَٰ 

ُ
ش

]الشورى:   قُونَ﴾  القرار   ،[38يُنف  اتخاذ  بالتعاون على  المسلمين  تعالى  أمر الله  العامة   فقد  أمورهم    في 

 .بعضهم بالأمر وعدم استبداد

نَ  قوله تعالى:    
م  مۡرٞ 

َ
أ ءَهُمۡ 

ٓ
جَا ا 

َ
ذ مۡن  ٱ﴿وَإ 

َ ۡ
و     لأ

َ
وۡف  ٱأ

َ
خ
ۡ
ه    ل ب   

ْ
اعُوا

َ
ذ
َ
ى    ۦۖأ

َ
ل إ  وهُ 

رَدُّ وۡ 
َ
سُول  ٱوَل ي   لرَّ وْل 

ُ
أ ىَٰٓ 

َ
ل وَإ 

مۡر  ٱ
َ ۡ
مَهُ    لأ عَل 

َ
نۡهُمۡ ل ينَ ٱم  ذ 

َّ
هُ   ل

َ
ون

ُ
ط ب 

ۢ
﴾ ]النساء:    ۥيَسۡتَن

ۡۗ
نۡهُمۡ في الأمر العام من  فيه دليل على أن الاجتهاد    ،[83م 

صالح  الم من شأن فئة مؤهلة تملك أدواته لتصل إلى مراد الله تعالى أو لتكتشف سبل  الأمن أو الخوف  

  .الخفية



12 
 

 قوله تعالى:  
َ
 ٱ﴿ف

ُ
رۡ ٱ عَنۡهُمۡ وَ   عۡف ف 

ۡ
هُمۡ    سۡتَغ

َ
ي  ل رۡهُمۡ ف  او 

َ
مۡر ۖ ٱوَش

َ ۡ
ى    لأ

َ
لۡ عَل

َّ
تَوَك

َ
ا عَزَمۡتَ ف

َ
ذ إ 

َ
ه ٱ ف  

َّ
نَّ    لل َ ٱإ 

َّ
 لل

بُّ   ينَ ٱ يُح  ل   
 
تَوَك

ُ ۡ
   ،[159﴾ ]آل عمران:  لم

ُ
ر النبي صلى الله عليه وسلم بالشورى وهو النبي المعصوم  م  فإذا أ

 ؟   المعصوم غيربها المؤيد بالوحي، فكيف لا يؤمر 

 من السنة النبوية وسيرة الخلفاء الراشدينالأدلة -ب -2

أقر النبي صلى الله عليه وسلم الاجتهاد وباركه وحث عليه، كما روي عنه ما يمكن اعتباره اجتهادا  

العامة   الشؤون  في  العامة  بالقرارات  يتعلق  الجماعي  الاجتهاد  أن  وهو  اخترناه،  الذي  بالمفهوم  جماعيا 

تعلق بالحكم والسياسة،  للمسلمين. فقد كان عليه الصلاة والسلام يشاور أصحابه في الشأن العام مما ي

كمشاورتهم في خوض معركة بدر، ثم في أمر الأسرى بعد انتصاره على المشركين، وشاورهم في أمر الخروج  

 في غزوة أحد، وسياسة الدفاع في غزوة الخندق وغيرها من الأمور التي لم ينزل عليه فيها أمر من الله تعالى.  

اجتهاد الرأي على الأصول عند عدم النصوص في حين نزول   :باب"  ،في الجامع وروى ابن عبد البر  

  قرآن   فيه  ينزل   لم  بنا   ينزل   الأمر  الله،  رسول   يا:  قلت "عن علي بن أبي طالب كرم الله وجهه قال:    "النازلة 

  شورى   فاجعلوه  المؤمنين  من  »العابدين :  قال  أو   العالمين«  له   »اجمعوا :  قال  ،سنة  منك   فيه  تمض   ولم

 .1"واحد برأي فيه تقضوا  ولا بينكم

إذا لم يجد في كتاب  رض ي الله عنه، فكان أبي بكر بدءا من وكانت هذه سيرة الخلفاء الراشدين، 

فإن لم يجد    ،لم تبلغهالنبي صلى الله عليه وسلم، لعلها    سأل الناس عن سنة ،الله ولا سنة رسوله حكما

 . 2جمع أهل العلم والرأي من الصحابة فإن اجتمعوا على رأي قض ى به 

يجمع الناس ويستشيرهم    ،وكان عمر يفعل مثل ذلك ثم يسأل عن قضاء أبي بكر فإن لم يجد

كان يستشير من حضر من الصحابة  أنه ، رض ي الله عنه عن عثمان  . ونقل3ثم يقض ي بما اجتمعوا عليه 

  .4فإن رأوا ما رآه أمضاه 

 الاجتهاد الجماعي في التاريخ الإسلامي: -ج -2

التحقيق؛   دعوى انقطاع الاجتهاد الجماعيإن   كان  سواء    بعد الخلفاء الراشدين لا تثبت عند 

من الفقهاء في الاجتهاد، أم عنينا به الاجتهاد الرسمي المنسوب    جمعاشتراك    الاجتهاد الجماعيبالمقصود  

بالمعنى الأول، فقد تحقق أما  الجماعي  للجماعة.  الفقهي  الاجتهاد  المذهب  بمثابة في  المذهب  كان    ، فقد 

 
هذا  ولكنه علق عليه بقوله:    1612، ورقم  1611، الحديث رقم  2/252، جامع بيان العلم وفضله،  ابن عبد البر     1

،  الهيثمي: رجاله موثوقون   . وقالحديث لا يعرف من حديث مالك إلا بهذا الإسناد، ولا أصل له في حديث مالك عندهم والله أعلم

معنى الحديث صحيح وإن لم يصح سنده، لأنه يتوافق مع    لكن   .10/433في سلسلة الأحاديث الضعيفة    وأنكر عليه الألباني 

 ب التشاور في الأمور المهمة. والله أعلم. و نصوص القرآن والسنة في وج
(، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق: أبوعبيد مشهور، دار ابن الجوزي،  751ابن القيم، محمد بن أبي بكر )ت   2

 2/115، ه.1423السعودية، 
 .2/115 المرجع السابق، ،ابن القيم 3
ط  4 العمال،  كنز  الدين،  علاء  الهندي  الرسالة،  5المتقي  مؤسسة  فضله  م1985ه/1405،  باب  العلم  كتاب   ،

 .29354رقم:والتحريض عليه 



13 
 

بل   مت  إنمجتمع علمي،  يمثل مجتمعا علميا  كان  ذاته  المذاهب  في نوعاتعدد  أداة فعالة  ذلك  ، وشكل 

تنقيح العمل الفقهي وتهذيبه، وحمايته من المتطفلين والمتنفذين، دون المساس باستقلالية العلماء في 

 .  برمته للفقه الإسلامي وللدينالبقاء والاستمرار النظر والاجتهاد، وهذا ما ضمن 

وأما بالمعنى الثاني، وهو أن تتكون مجالس علمية لبيان الحكم الشرعي للإمام أو الحاكم... بل 

وحتى القاض ي، لضمان مشروعية القرارات والتصرفات... فقد وجدت مجالس للاجتهاد إلى جانب الحاكم  

جلس الشورى في  ليرجع إليها فيما استشكله من الأمور، من ذلك: مجلس العلماء في الدولة العثمانة، وم

 الأندلس والمغرب.       

 أهمية الاجتهاد الجماعي وغايته -د -2

وهذا ما يدفعهم    ،يطرح بعض الدارسين الخلاف الفقهي كمشكلة يريدون التخلص منها وإزاحتها

إلى الإصرار على ضرورة إيجاد مجالس علمية تقوم على إصدار قرارات موحدة بشأن النوازل والمسائل  

 الاجتهادية، مبررين ذلك بعدة أسباب:  

 أولها: الضرر الناجم عن إعمال الاجتهاد الفردي في مواضع الحاجة إلى رأي الجماعة.  

   والثاني: المجتهد الفرد لا يقدر على الإلمام بجوانب الموضوع لتشعب الأمور في هذا العصر.

لموالثالث:   جديدة  علوم  الاجتهاد    ظهور  فيكون  السابقة،  العصور  في  يعرفونها  الفقهاء  يكن 

جمع من العلماء والخبراء والمختصين للخروج بحكم شرعي يأخذ في الاعتبار هذه   عاون الجماعي مجالا لت

 المستجدات... 

الثاني وأما  الأمة،  ومصالح  الجماعة  أمر  في  الشورى  هو  الواجب  لأن  فصحيح،  الأول    ، فأما 

أن المجتهد لا يحل له القول برأي في مسألة دون أن يبذل كل جهده في إدراكها، وهذا ممكن مع    :فجوابه

توفر أدوات المعرفة وتيسيرها في هذا العصر، وهو جزء أصيل في عملية الاجتهاد. ومن لم يرجع إلى أهل  

وفق ما هي عليه في الواقع كان مجازفا وليس مجتهدا. وعلاقة المجتهد   ودراستهاالاختصاص في فهم المسألة  

بها  يستعين  أداة  هو  وإنما  القضية،  في  الحكم  في  يشارك  لا  الخبير  فإن  به،  القاض ي  كعلاقة  بالخبير 

 .1القاض ي مثله مثل باقي الأدلة، مع حفظ الفارق بين الحالتين

في مثل هذه    من اجتهاد الجماعة، لأنه لا يتاح دراسة الموضوع بتأن  دقاجتهاد الفرد أ  وربما كان

غيره    يراهتقليدا له، لا نظرا وتمحيصا في ما  العضو في المجلس  ، غالبا، وربما اعتمد رأي الخبير  المجالس

المجتهد المنفرد أكثر انفتاحا  قد يكون  علماء الشريعة. ف  راه المتخصصين. وكذلك الأمر بالنسبة لما ي من  

عادة ما تعتمد هي  وأوفر أريحية في النظر وتقليب الأمور منه عندما يكون تحت ضغط حوارات المجالس. و 

على تقرير لواحد من أعضائها حيث تتم مناقشته واعتماده بعد تعديله. علما أن هذه المناقشة تتوفر  

العلماء وناقشوه فيه عبر كتاباتهم ومنشوراتهم. فيقوم المجتهد    اطلع عليهللمجتهد المنفرد إذا نشر عمله و 

بمراجعة اجتهاده إذا ثبت خطؤه، ويتوثق الصواب بإسناده من أهل العلم وتزكيتهم له. وهذه هي العملية  

 
الواقع    1 في  وأهميته  الجماعي  الاجتهاد  محمد،  بوركاب  الجماعي:  الاجتهاد  في  الأخرى  التخصصات  أهل  دور  في  ينظر 

 273-271،  1، العدد26المعاصر، مجلة جامعة الأمير عبد القادر، المجلد



14 
 

الطبيعية لتنقيح أي علم من العلوم وتنقيته من الأخطاء والشوائب..  وهو ما سار عليه علماء المسلمين  

وبهذه الطريقة تميز علماء فطاحل لا بمركزهم    وكتبهم طافحة بذلك.  منذ نشأة العلوم الإسلامية جميعا،

   الاجتماعي ولا بمكانتهم السياسية، ولكن بتزكية أهل العلم لعلمهم ومصادقتهم عليه.

فهو مردود جملة وتفصيلا، لأن من التزم نقل الفقه من الكتب دون نظر أو  الثالث،  السبب  أما  و 

 اد. لا يعد مجتهدا بل هو مقلد، وبحثنا إنما هو في الاجته تحقيق،

تبين ذلك الجماعي  ،أما وقد  إن الاجتهاد  الذي    ،فنقول:  أداة لضمان المشروعية    ،هبينابالمعنى 

الحكم،   ممارسة  في  جادة  وضمان  واستمرارها  عن  ودرجاتها  مظاهرها  بكافة  السلطة  انحراف  عدم 

  ،ممثلة في علمائها  ،وواجب الأمة   ة الإمام، فيقع تحت مسؤوليلزومعند الى الاستقامة  وردها إل  ،الشريعة

في  تحقيق   المطلوب  العامة    أمور الاجتهاد  يضمن  المسلمين  بما  الشريعة  المستجدة،  أحكام  موافقة 

 . مصالح الأمةوملاءمة    الإسلامية

 ثانيا: حجية الاجتهاد الجماعي وأدلتها  

 بقي أن نبين معنى حجية الاجتهاد الجماعي وما يسندها من أدلة شرعية: 

 الجماعي معنى حجية الاجتهاد  -1

للغير ملزما  ينتج عنه من حكم شرعي  ما  يصير  أن  الاجتهاد، هو  المقصود بحجية  حجية  و   .إن 

 أسباب: عدة الحكم الشرعي الناتج عن الاجتهاد تنبع من 

كل؛ علماءَ  يصير إجماعا ملزما لل حيث  واحد،    حكم شرعيعلى  الأمة    مجتهدي كافة    أولها: اتفاق

، حكاما ومحكومين، 
ً
  لأن وعامة

 ا. قطعي  االحكم الاجتهادي حكمر الإجماع يصي 

غيره   اجتهاد  إلى  اجتهاده  ترك  له  يجوز  فلا  الخلافية،  المسائل  في  لنفسه  الفقيه  اجتهاد  ثانيها: 

 .1إجماعا 

ثالثها: قناعة المكلف بعلم المجتهد وأمانته، فإن المكلف إذا لم يكن مجتهدا وجب عليه الرجوع إلى 

فإن تعدد المجتهدون اجتهد في ترجيح واحد منهم بحسب  فإن لم يجد إلا واحدا لزمه الأخذ بفتواه،    مجتهد،

 .     منهم  ، فيلزمه قول من ترجح عندهأمانتهو علمه 

لأن الاجتهاد مفتوح دائما ولا    ،رأي الأكثر  اتباع  ، وليس منها فهذه الحالات التي استقرأها العلماء

يجب مراجعة اجتهاده كلما استدعى  على رأي واحد يجريه على كل المسائل، بل    يجمدللمجتهد أن    ينبغي

إنهم اختلفوا    في مسألة ثم تجددت، هل يجب عليه أن يعيد الاجتهادالمجتهد    إذا اجتهد  الأمر ذلك. بل 

 ؟   2فيها

 
أمين  ينظر:    1 بادشاه)محمد  التحرير،    ،(أمير  كتاب  على  التحرير  الحلبيتيسير  البابي  القاهرةمصطفى   ،  ،

اتفقوا على ذلك بعد الاجتهاد، أما قبل الاجتهاد فقد اختلفوا على سبعة  ، قال أبو عبيدة مشهور:  4/210م،  1932ه/1351

 .3هامش 4/457 ،على موافقات الشاطبي  هأقوال انظر: تحقيق
تحقيق:  2 الأصول،  على  الفروع  تخريج  في  التمهيد  الأسنوي،  الدين  جمال  هيتو  ينظر:  طمحمد حسن  مؤسسة  ،  2، 

 . 529م، ص1981ه/1401، بيروت، الرسالة



15 
 

اكتفاء بما تقرر    ،دون تفصيلمن الباحثين  إلا قليل  لها  يتعرض  الاجتهاد الجماعي فلم  حجية  أما  

اتباع   الفقه من وجوب  اجتهاده في أصول  الإمام  إلى    تركه  وحرمة  المجتهد  إلا  غيره،  لاختصاصه  اجتهاد 

ف العلماء في اختلا باستعراض  الاجتهاد الجماعي  وحاول بعض الباحثين تلمس حجية  .  بالطاعة في إمامته

حجة ملزمة كالإجماع وهو رأي الطبري  أنه    الأول   :رأيينإلى  فرد أقوالهم    ،رأي أكثر المجتهدينحكم اتباع  

، أنه ليس حجة، فهو غير ملزم، ولكنه الأولى  وهو رأي الأكثر ،الثانيالرأي والرازي وعدد من العلماء، أما 

الأكثر يدل على قوة دليله في الغالب، وقياسا    اعتمادا على أن رأي الرأي الأخير    رجح الباحثو   . بالاتباع

وقياسا    .على الخبر إذا نقلته الجماعة التي يحصل بها التواتر يفيد العلم، فكذلك رأي الأكثرية في الاجتهاد

الخبر.   في صحة  بالأكثرية  الترجيح  على  اجتهاد  أيضا  على  الحكم  هذا  الباحث  يسقط  ذلك،  على  وبناء 

  .1المجامع الفقهية المعاصرة، ويرى أنه حجة ظنية راجحة مقدمة على رأي الفرد 

أن   أم على    الباحث غير  المسلمين،  أم على عامة  المجتهدين  يكون حجة؟ على  يبين على من  لم 

أنه   التي تحتضن هذه المجامع؟ كما  بين ما قرره علماء  الحكام والدول الإسلامية  الفارق  إلى  يلتفت  لم 

فهذه  الأصول من اجتهاد أكثرية علماء الأمة، والحالة التي أراد تنزيل الحكم عليها، وهي المجامع الفقهية،  

فيها    المجامع القرار  اتخاذ  ويتم  العلماء،  من  محدودة  مجموعة  تضم  بل  الأمة،  علماء  أكثرية  تمثل  لا 

إنه  كثريةبالأ الفقهاء. ثم  أكثرية  النهاية قرار أكثرية مجموعة معينة لا  في  الرأي راجحا،  ، فهو  كان  مهما 

  شأن في الحالات التي الكما هو  ،  في ذاته  عيةوتأكد بكثرة القائلين به، فإنه لا يرقى إلى مرتبة الحجة الشر 

 .  ذكرنا سابقا

، أحكاما شرعية  عالميالفقهي ال  جمعالم  هيسميالتي تصدر عما    القرارات،باحث آخر    يعتبربينما    

، وبالتالي فمخالفتها معصية لله تعالى. وينبغي  نتجت عن اجتهاد وتمحيصملزمة للحاكم والمحكوم، لأنها  

كما يحدث في    ،إيجاد علاقات واتفاقات معها  عبر  بها،  بإلزام الحكومات  تعزيز هذه الحجية في الواقع،

عبر  الإلزام  تحققالحكومات، أما بالنسبة لعموم الناس فيو  الهيئات المختلفة الدول المعاصرة اليوم بين

. وبغض النظر عن نجاعة الوسائل المقترحة في إيجاد الالتزام بقرارات  2نشر الوعي بضرورة الالتزام بها

المجمع من الحاكم والمحكوم، فإن الباحث لم يورد سندا شرعيا للقول بإلزامية قرارات المجمع في المسائل  

دين الاجتهادية، وأن مخالفتها معصية لله تعالى. فهذا مما لا دليل عليه، لأنه لا يمكن أن يضم كل المجته

 في الأمة، وقراراته تبنى في الغالب على رأي أكثرية الحاضرين في المجلس.    

ذلك:   على  الإسلامي وبناء  الفقه  إثراء  في  ومطلوب  مهم  دور  لها  الفقهية  المجامع  أن    نعتقد 

، إلا أنها لا تحقق لنا الغاية من توحيد الاجتهاد في العمل، لعدم توفرها على الآلية  بكافة فروعه  وتطويره،

التنفيذية التي تجعل قراراتها ملزمة من الناحية الشرعية. ولذلك نعتقد أن ما اخترناه في هذا البحث من  

" هو ما يجيب على هذه الإشكالية، ألا وهي إشكالية حجية أو إلزامية الاجتهاد  الاجتهاد الجماعي "مفهوم  

  الجماعي كما سنبين.

 
 . 275-274ينظر: بوركاب، المرجع السابق، ص  1
 272- 271 المرجع السابق، ص الاجتهاد الجماعي المعاصر، عماري، ينظر:  2



16 
 

 حجية الاجتهاد الجماعي ل التاسيس -2

اجتهاد جماعي، وهذا   كان لابد من  تعالى أمر  إذا  إلى كتاب الله  أن يستند  ينبغي  فإنه  ضروري، 

وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، وأن يستلهم من تجربة الخلافة الراشدة. وقد سبق بيان أدلة الاجتهاد  

تجربة   باستقراءحجية ما يصدر عنه من قرارات طبيعة  نتلمس هنا نحن و الجماعي من الكتاب والسنة، 

باعتبارهم النموذج العملي المزكى من الله تعالى ومن رسوله صلى الله عليه وسلم بعد   الخلفاء الراشدين،

 نميز بين قسمين من الأحكام:  انقطاع الوحي. ف

المجالات   في  التشريع  يخص  فيما  الشرعية  الأحكام  من  بالجزئي  يتعلق  كان  ما  الأول:  القسم 

في  أصولها  المقررة  المختلفة  والحقوق  والمواريث  )الحدود(  والجنايات  والمعاملات  كالعبادات  المختلفة، 

والتابعين... وكان لأولي كافة من علماء الصحابة  الناس  اجتهاد من  كانت محل  الخليفة   الشرع...  الأمر: 

ممارستهم لسلطة القرار السياس ي أو سلطة القضاء.    عندوالقضاة والولاة... أولوية تطبيق اجتهاداتهم  

. ومثال ذلك: اجتهاد  جتهاديةدون أن يؤثر ذلك على اجتهادات غيرهم، إذ بقي الخلاف ساريا في المسائل الا 

عنه   الله  رض ي  عمر  بالواحد،  في  الخليفة  الجماعة  الصحابة  قتل  بعض  قاعدة  استشكله  لمخالفته 

، رأى قتلهم جميعا  في القضيةالإمام والقاض ي بوصفه  المساواة في القصاص، ولكن عمر رض ي الله عنه، 

في   "اللاشتراكهم  المشهورة:  قولته  وقال  جميعاجريمة  لقتلتهم  أهل صنعاء  عليه  تمالأ  بقي  1" لو  ولكن   .

  العلماء الخلاف في المسألة موجودا ومستمرا في الأمة، رغم أن خليفة المسلمين هو من حكم به، ولم يعتبر  

فصل بنفسه في  يطبق فيه القاض ي اجتهاده )أو الإمام إذا  بل  جماعيا،  اجتهادا  ذلك إجماعا ولم يعدوه  

  ينهي أو    ش يء يحسمهالقضية(. وهذا يدل على أن هذا النوع من الأحكام يبقى اجتهاديا إلى قيام الساعة لا  

 من رحمة الله بهذه الأمة.        هو، و على هذا النوع من الأحكاممثلة كثيرة والأ . إلا الإجماع الخلاف فيه

القسم الثاني من الأحكام: هي الأحكام التي تتعلق بإدارة أمور الجماعة في مصالحها المشتركة، 

والقرارات السياسية المرتبطة بانتظام المجتمع، وجلب المصالح العامة المتعلقة بحاضر الأمة ومستقبلها  

واتخاذ التدابير اللازمة لذلك، ودرء المفاسد العامة التي قد تضر بالجماعة حالا أو احتمالا،    ،وحفظها

 والاحتياط لها من كل المخاطر التي تهددها في أمنها واستقرارها وحسن سير حياتها... 

باعتبار ثمرته إلى نوعين: اجتهاد   الاجتهاد فيه  بالجماعة ينقسم  ةوهذا القسم من الأحكام المتعلق

 :في الحكم الشرعي )الفقهي(، واجتهاد في تدبير المصالح

يتعلق   ما  سواء  الجماعة؛  مصالح  في  النظر  عند  المجتهدون  الولاة  فيمارسه  الأول  النوع  أما 

بجماعة الأمة، حيث يتولاه الإمام المجتهد، أم ما يتعلق بجزء من الجماعة في ناحية أو منطقة أو مدينة،  

جتهاد، يستعاض بالمفتي كثر سكانها أم قلوا. فإن كان الإمام أو متولي الولاية غير مجتهد لا يقدر على الا 

الرسمي )شخصا أو هيئة(، كما حدث في نماذج الحكم الصالحة خلال التاريخ الإسلامي مما سنذكره  

 
 4/182م، 2004ه/1425، القاهرة  ،دار الحديث، بداية المجتهد ونهاية المقتصد، أبو الوليد ابن رشد  1



17 
 

. فيكون المفتي أو هيئة الفتوى بمثابة المكمل والرقيب على الإمام أو )الحاكم( غير المجتهد في التزامه  1لاحقا

بأحكام الشريعة فيما يصدر عنه من قرارات. وهذا الإجراء إنما هو تقييد لسلطة الإمام لعدم توفره على  

 شروط الاجتهاد، ضمانا لصدور القرارات موافقة للشريعة. 

للضرورة، رغم التحفظات التي قد ترد عليه،   فهذا النوع من الاجتهاد يصلح فيه الاجتهاد الجماعي

إلى طبيعة مسؤولية المجتهد عن الفقه، وبالنظر  في أصول  إلى طبيعة الاجتهاد وأحكامه المقررة    بالنظر 

اجتهاده، فإن المجتهد عند التصريح باجتهاده موقع عن رب العالمين، وهذا ما لا يمكن تحققه في اجتهاد  

الجماعة، لأنه سيضطر للتنازل عن اجتهاده لصالح اجتهاد غيره، وهو أمر منهي عنه في الشرع. بل إن  

  توزيع المسؤولية على مجموعة من المجتهدين قد يُ 
ن على أفرادها وطأة مخالفة الصواب، مما قد يسهل  هو 

و إلى سد الثغرة الخطيرة التي يتسع خرقها يوما بعد  إمكانية التأثير على قراراتهم... ولكن الضرورة تدع

قراراتهم   في  وتطبيقها  أحكامها  تعلم  في  وتقصيرهم  الشريعة  عن  والسلطة  الحكام  ابتعاد  بسبب  يوم 

 دواليب الحكم.        نفذة في وسلوكهم، ولتأثرهم بالقوانين الغربية المت 

وأما النوع الثاني فهو الاجتهاد في تدبير المصالح:  وهو اجتهاد في تدبير أحوال جماعة المسلمين  

ومصالحها الآنية والمستقبلية وإدارة شؤونها وسياسة علاقاتها العامة الداخلية والخارجية... وهذا النوع 

مق وهو  فيه،  النظر  الشارع  خولهم  فيما  الأمر  أولي  إلى  يرجع  الاجتهاد  وزمانا  من  موضوعا  ومحدد  يد 

، وقد اعتنى العلماء بتأطيره في مباحث الأحكام السلطانية ضمن واجبات الإمام ووظائفه. ولابد  2ومكانا 

من النظر فيها ضمن المنظومة الإسلامية، والحذر من التأثر بالمنظومة الغربية التي تمنح الدولة سلطة  

 .   المطلق التشريع 

،  من الأحكامينبغي أن يختص بالقسم الثاني   ،بالمفهوم الذي ذكرناه  ،والاجتهاد الجماعي المنشود

 وأعني به الشؤون العامة المنوطة بالحكام بشقيها التشريعي والتدبيري، وذلك لما يلي:  

أولا: لأن الاجتهاد يتعلق بالأحكام الشرعية الناظمة لشؤون الجماعة، ولم يعد لدينا إمام يجمع  

دولة   في  العصر،  اقتضتها ضرورة  هنا  الجماعي  للاجتهاد  فالحاجة  مجتهدا،  يكون  أن  عن  فضلا  الأمة، 

مت كل الشرائع إلا شريعة الرحمن. فلابد من ردها إلى دي
 
ن الله وشريعته  حديثة ابتعدت عن الدين وحك

عبر إنشاء مجلس أو مؤسسة اجتهادية تعتمد على الشورى، تلزم جميع سلطاتها التنفيذية والقضائية  

بما تقرره من أحكام شرعية بعد الاجتهاد والتشاور فيها، كما يرجع إليها عند الحاجة إلى المراجعة الشرعية  

 ة(. للقرارات الكبرى التي تصدر عن الإمام )السلطة التنفيذي

 
، جامعة  رسالة دكتوراه ينظر: بن حمو رحيمة، البعد السياس ي للمصلحة الشرعية دراسة في الولاية العامة للدولة،    1

)المصلحي( ولكل منهما   الشرعية  ميزت بين الاجتهاد في الحكم الشرعي )الفقهي( والاجتهاد والنظر في المصلحة  ، حيث2011باتنة،  

 خصائصه وضوابطه.
للعلوم    2 بن حمو رحيمة، السلطة التشريعية للخليفة وضوابطها، رسالة ماجستير، جامعة الأمير عبد القادر  ينظر: 

   م.1999الإسلامية، 



18 
 

الحاجة الحقيقية إلى ضبط المجتمع وتكريس التزامه بالشريعة الإسلامية، لا تنبع عن ثانيا: إن   

هي التي تعتمد سياسات مخالفة    السياسية  السلطةالواقع أن  انحراف في الشعوب ولا حتى الأفراد، وإنما  

للشريعة، بل وتعمل على تمييع المجتمع وانحراف شبابه عن جادة الصواب، وتصرف الأموال العامة في 

نحو   أخلاقيا  بالفاسدين  وتدفع  النهج  ء  هذا  القرار  تبوُّ على  تصدُّ و مراكز  وتحجر  العام،  المشهد  ر 

وتتقشف في   ،الصالحين والمصلحين، وتشجع على الرعونة باسم الثقافة والفن، وتمنع النشاط الهادف

الدينية   القيم  كل  متجاهلة  المنفلتة...  والسياحة  الماجن  الترفيه  برامج  على  وتغدق  التربوية،  المشاريع 

والاجتماعية للأمة. وبالجملة، فإن السلطة هي الجهة التي علينا العمل على ضبطها من خلال مؤسسات  

وتتولى الرقابة الشرعية    ،مع لتتولى بيان الأحكام الشرعية للشؤون العامةاجتهادية عليا يختارها المجت 

 . بمختلف درجاتها تنفيذية على القرارات ال

 ثالثا: تفعيل الاجتهاد الجماعي وآليات تنفيذ مخرجاته

 نعرض بعض الصور المقترحة سلفا، ثم نبين الصورة التي نراها مناسبة  

 الصور المقترحة لتفعيل الاجتهاد الجماعي: - 1

منذ ظهر التوجه نحو الاجتهاد الجماعي برزت له أشكال وصور متعددة على مستوى التطبيق؛  

هيئات   بواسطة  لتوحيده،  تمهيدا  الشرعي  الحكم  حول  الرأي  وتقريب  التشاور  إلى  يهدف  كان  ما  منها 

دائمة العلماء،  من  لجماعة  حرة  مبادرات  نتيجة  كان  ما  ومنه  عالمية،  أو  )قطرية(  كالبحوث    ؛محلية 

كعقد المؤتمرات والندوات لدراسة موضوع أو مسألة    ؛ الأكاديمية في الجامعات، والجمعيات، أو مؤقتة

معينة. وتختلف مخرجات هذه المبادرات بين ما يهدف إلى التقنين والإلزام، وبين ما يقتصر على الإفتاء،  

 .     1أو يكون الغرض بحثيا صرفا لتسليط الضوء على المسألة

ورغم كثرة التصورات المقترحة للاجتهاد الجماعي، إلا أن التيار العام يميل إلى اجتهاد جماعي عالمي  

على أن تتوخى هذه الهيئة    ،مرورا بالاجتهاد القطري والإقليمي، عبر اتحاد الهيئات في كافة أقطار العالم

في  والشفافية  الوضوح  يتطلب  مما  الإسلامي،  العالم  في  والمكانة  الثقة  لتكتسب  المصداقية  الاتحادية 

إنشائها وطرق عملها، وحرية اختيار أعضائها وهيئتها الإدارية، والاستقلالية في القرار، وهو ما يتطلب  

يل الحكومي الأساس ي. ويتوج كل ذلك بأن تكتسب الهيئة  تنوع مصادر التمويل ونزاهتها زيادة على التمو 

ضايا التي تطرحها للاجتهاد، مما يجعل قراراتها ملزمة لعموم سلطة علمية ترشحها لتحقيق الإجماع في الق

 . 2المسلمين في كل العالم، وملزمة أيضا للساسة والحكام في مختلف الأقطار الإسلامية 

 
عماري حميد، الاجتهاد الجماعي المعاصر بين التصور وإشكالية التطبيق، مجلة الشهاب،  ينظر في تصنيف هذه الصور:    1

 . 264-262، ص 2023، 03، عدد09مجلد
وقريبا منه مع بعض الفروق، قطب سانو،    .269- 264ينظر على سبيل المثال لا الحصر: عماري، المرجع السابق، ص  2

 .83-63المرجع السابق، ص 



19 
 

ولا يخفى ما في هذا التوجه من مخاطر جمة ليس على الاجتهاد فحسب، بل على الدين الإسلامي  

العصور،   كل  عبر  والتحكم  الاستبداد  مظنة  الاجتهادية  القضايا  في  والقرار  الرأي  احتكار  فإن  ككل. 

يحا لمنافع  والاستبداد الديني أعظمها على الإطلاق. فإن البشرية تحملت مآس ي الاستبداد السياس ي ترج

تل الديني، فلم  بينما لم تتحمل مآس ي الاستبداد  التي لا تستغني عنها،  ث أن بالسلطة وفوائدها الجمة 

ورغم   ذلك.  على  دليل  أوضح  النصرانية  الكنيسة  ونموذج  أساسه.  من  بالدين  وكفرت  عليه  انتفضت 

م في الدين المسيحي وتقرر فيه ما  تراجع نفوذها بعد انقلاب الناس عليها في أوروبا، إلا أنها لا تزال تتحك

 
أحدا ما يذكره الباحثون من شروط ومعايير في المجلس أو الهيئة المقترحة،    تشاء وتبدل ما تشاء. ولا يغرن 

وسيتمسك   الزمن،  مع  تصمد  لن  فإنها  النشأة،  عند  روعيت  وإن  المعايير  تلك  بأن  جرت  العادة  فإن 

المستبدون بالشرعية الممنوحة لهم، ولكنهم لن يلتزموا بالمصداقية ولن يستمروا عليها، فسيأتي من يحتال  

 ها بكل الوسائل ويعتبرها حقا مكتسبا له لا أمانة في عنقه. علي

إن المخاطر والمفاسد المحتملة على الدين، التي تترتب على مثل هذا المقترح لتعد أكبر بكثير من  

مشروعية   على  متفقة  الأمة  فإن  أساسها،  في  جدل  محل  هي  التي  الشرعية،  الأحكام  توحيد  مصلحة 

اختلاف تنوع لا اختلاف تضاد.  لكنه  ،  رغم ما ينجم عنه من خلاف  الفقهي وعلى منافعه الجمةجتهاد  الا 

ل مقال القاسم بن محمد: "لقد نفع الله باختلاف أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم في أعمالهم، لا يع

"ما  . وقال عمر بن عبد العزيز: 1العامل بعمل رجل منهم إلا رأى أنه في سعة، ورأى أن خيرا منه قد عمله" 

وقد أدرك الإمام مالك خطورة تدخل   .2أحب أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يختلفوا" 

متنوع    لأن علم الصحابة  "الموطأ"بـإلزام الناس  ب  المنصور   مقترحالاجتهاد الفقهي، ورد    مسارالسلطة في  

 .3ثروة فقهية مثمرة للأمة لا يجوز احتكارها  وهو

إن الحفاظ على سلامة الفتوى وانضباطها ينبغي أن يحدث على المستوى العلمي، فيمكن إيجاد  

أكاديميات أو جمعيات بحثية ترعى شؤون الاجتهاد والمجتهدين في إطار الالتزام الأدبي بالمعايير العلمية،  

د وتكريس سيادة الدليل  كما تشجع على النقاش العلمي الموضوعي وتلاقح الأفكار بالكتابة والتعليم والنق

الذين دعوا إلى ما سمي فيما بعد وإن    .الشرعي... وغيرها من الأدوات لضمان سلامة الاجتهاد من الانحراف

إحياء   يريدون  كانوا  ما  بقدر  الاجتهادية،  الشرعية  الأحكام  توحيد  يريدوا  لم  الجماعي  علوم  بالاجتهاد 

ب  التقليد، ورفعالاجتهاد  الشريعة  ا  ونبذ  ال  ،لركودحالة  إلى  في  نفسها ودينهانهوض وتدارك  ودعوة الأمة   ،

 مواجهة المد الغربي الذي اجتاح العالم الإسلامي بقوانينه الوضعية وفكره المادي.   

لابد للذين دعوا إلى الاجتهاد الجماعي بقصد ضبط الفتوى وإزالة الفوض ى في الاجتهاد أن يدركوا  و 

أن هذا السبيل سيؤول بالاجتهاد إلى أيدي الحكام، وسيتحكمون في الدين عبر التحكم في اجتهاد العلماء،  

 
 . وعزاه المحقق إلى ابن عبد البر بسنده 5/67، المرجع السابق، الموافقات ، الشاطبي 1
    5/76 ، الموافقات الشاطبي،  2
: دار  ، صورتههـ1350مكتبة القدس ي، القاهرة،  ابن عبد البر، أبو عمر، الانتقاء في فضائل الأئمة الثلاثة الفقهاء،    3

 .41، صبيروت   –الكتب العلمية 



20 
 

،  وهذا التوجه سيخدم مشاريع "تجديد الخطاب الديني" التي تشرف عليها مخابر أجنبية وأجندات دولية

   وهي ليست إلا حلقة جديدة في سلسلة المد الغربي.

 تصورنا لتفعيل الاجتهاد الجماعي: - 2

إن ما يصلح الأمة هو سياسة حكيمة مبنية على الشرع، وأيا كان الاجتهاد الذي يفعل في هذه  

الأمر ولا   في هذا  للتشدد  الدين، ولا حاجة  فهو من  نظر صحيح مقبول،  دام يصدر عن  ما  السياسة 

ناس. وهذا الأمر  المماحكة فيه، لأن الله تعالى لم يأمرنا بالتشريع للناس، وإنما أمرنا بإنفاذ شريعته في ال

الشورى   يمر عبر  الجماعة  تدبير  أن  لنا  الجماعة، فبين  أمر  بتدبير  مۡرُهُمۡ  يتحقق 
َ
بَيۡنَهُمۡ ﴾ ﴿وَأ ورَىَٰ 

ُ
،  ش

الأمور  في مثل هذه  الشرعي  الحكم  الكشف عن  المطلوب هو  المطلوب الأول هو  فحسب  فليس  وإنما   ،

فإن  وحماية مصالحها في حاضرها ومستقبلها،    اتخاذ القرارات ووضع المشاريع للنهوض بالأمة وحمايتها 

البال "م مطمئنة  الجانب،  مرهوبة  قوية،  تكون  أن  الأمة  نظام  من  الشريعة  تحديد  1" قصد  ثم  ومن   ،

ليتم اتخاذها واعتمادها. فيتم الاجتهاد في الحكم الشرعي لا    ،الوجوه المشروعة الممكنة في هذا السبيل

 بالقصد الأول، ولكن بالقصد الثاني، وهو ضمان مشروعية ما يتخذ من قرار. 

توج  لأنه نظر في أمور الأمة العامة م  لا يمكن فصل الاجتهاد الجماعي عن الحكم والسياسة،وإنه  

بوصفه المسؤول الأول عن تنفيذ الشريعة، وهو    (السلطة السياسية)باتخاذ القرار، فهو ملزم للحاكم  

ولكن    ،إلى قرار من جهة مخولة بالإلزام وهي السلطة  غير ملزم،  ملزم للمحكومين بعد أن تحول من اجتهاد

والتزامهم    القراروجوب تنفيذ  بحق الاجتهاد، والتمسك بآرائهم، مع تسليمهم ب   مع احتفاظ بقية العلماء

 .به

  قرار : "نافذا في الأمة هو صدوره عن ولاية الأمر في الدولة، فهو  الاجتهاد الجماعيإن ما يجعل  

يكون ملزما  بحيث  العليا،    الأمة  التشاور في مصلحة من مصالحو   الاجتهاد   بعد  ، هيئة رسمية ذات سلطة

على المستوى العلمي والنظري، فتبقى المسألة اجتهادية  أما  ."وتنفيذه في تطبيقه للحكام ولإدارات الدولة

أنظار   فيها  الاجتهاد    ،المجتهدينتختلف  في  تقرر  ما  بخلاف  الناس  يفتوا  وألا  عمليا،  به  يلتزموا  أن  على 

، لأن الواجب العملي هو طاعة أولي الأمر فيما لا معصية فيه، والعمل  ما دام ساري المفعول   الجماعي

 بالاجتهاد ليس معصية.  

القوانين الوضعية والتزام أحكام الشريعة  غير أن ما سبق تقريره   مشروط بتخلي الحكام عن 

الاجتهاد الجماعي ملزم للدولة وهيئاتها الرسمية قبل عموم الناس، فإن و أتون ويذرون من الأمور.  يفيما  

شروطه استنفاد  بعد  القرار  صغيرهم   ،صدر  كلهم  الناس  على  وجب  بمقتضاه،  وأمرت  به  والتزمت 

وجوب    إلى  اهيتعد  لا و   ،عالمهم وجاهلهم الطاعة والامتثال. وهذا الإلزام قاصر على وجوب التنفيذ  م وكبيره

 الاجتهاد.   ذلكاعتقاد 

 
وزارة الأوقاف والشؤون  ،  محمد الحبيب بن الخوجةابن عاشور، محمد الطاهر، مقاصد الشريعة الإسلامية، تحقيق:    1

 .  3/391م، 2004ه/1425الدوحة، الإسلامية، 



21 
 

عبر  و  يكون  قد  بعناية،  المنتقين  العلماء  من  مكون  مجلس  عبر  الجماعي  الاجتهاد  تفعيل  يتم 

الثقافة   من  نابعة  خاصة  آليات  تتخذ  أن  على  الناس،  عموم  من  بانتخاب  أو  أقرانهم  من  الاختيار 

تخابية  الإسلامية، اعتمادا على مبدأ الشورى على غير ما هو متبع في الديمقراطيات الغربية من حملات ان

 ودعاية زائفة تؤثر على الناس في اختيارهم. 

، إلا أنه إجراء مرحلي  لأمةل  قد تتعدد المجالس وفق ما هو متاح حاليا نظرا للواقع السياس يو 

    لتكوين مجلس جامع لكل الأقطار.تعمل الأمة على تطويره، 

بيان  لتتولى  المجتمع  يختارها  عليا  اجتهادية  مؤسسات  إلى  تحتاج  التي  الجهة  هي  السلطة  إن 

المسؤولين.  القرارات السياسية وتصرفات  الأحكام الشرعية للشؤون العامة وتتولى الرقابة الشرعية على  

حيث كان إلى جانب منصب شيخ الإسلام هيئة مختصة    ،وهذا النموذج كان معتمدا في الدولة العثمانية

بالنظر الشرعي، تسمى "مجلس العلماء" لا يصدر قرار عن السلطان العثماني إلا بعد مراجعته وإقراره.  

إلا أن هذه الهيئة ضعفت في أواخر عهد الدولة العثمانية، وتنازلت للسلطان، بل وأجازت له، أن يتخذ  

، فأعطت الضوء الأخضر، عن غير قصد،  1ما تقتضيه الأدلة الشرعية   قرارات وفق نظره وإن خالف

للخلافة   المدوي  بالسقوط  انتهى  الذي  الانزلاق  وبدأ  الدينية،  المشروعية  نطاق  عن  الحكام  لانحراف 

 .2الإسلامية 

ينبغي ألا تكون دعوة  لتأطير الاجتهاد في مؤسسات تحتكره لنفسها  الدعوة إلى اجتهاد جماعي إن 

إلى التضييق على العلماء ولا تقييد  دون علماء الأمة، ليكون تحت وصاية الدولة، كما   ينبغي ألا تؤدي 

الحجر عليهم في الفتوى، كما    ولا اجتهادهم سواء كانوا فرادى أم ضمن المؤسسات العلمية والبحثية،  

وعلماء   أساتذة  تمنع  أن  والأوقاف  الإسلامية  الشؤون  بوزارة  الأمر  بلغ  حيث  الآن،  الدول  بعض  تفعل 

في مؤسس آرائهم  ة  الشريعة  عن  التعبير  أو  للفتوى  التعرض  من  عريقة  لم علمية  عن  المخالفة  يصدر  ا 

 مؤسسة الإفتاء الرسمية. 

 
رشيد باشا المعروف بـ"أبي التنظيمات" في مذكراته: "المحررات السياسية" أنه جمع "مجلس العلماء" وعرض عليهم    أورد  1

مشكلة اعتراض روسيا على عدم قبول المحاكم لشهادة غير المسلمين، فأجمعوا على أن الشريعة لا تسمح بذلك، إلا أنهم وجدوا  

لى المصلحة العامة في أمثال هذه الحالة، كان أمره مطاعا وواجب التنفيذ، وبناء  مخرجا، وهو أنه إذا صدر أمر سلطاني مبني ع

ينظر:    "المصلحة التي يراها الإمام"على هذه الحيلة، أصدر رجال الإصلاح الأنظمة والقوانين الغربية المخالفة للشريعة بذريعة  

ساطع للملايين،ط  ، الحصري،  العلم  دار  العثمانية:  والدولة  العربية  لبنان،  2البلاد  بيروت،  صم1960ه/1380،   ،91  .

منحه  "مجلس العلماء" لا يكمن في أنه أعطى السلطان الحق في مخالفة الشريعة فحسب، بل في أنه    الموقف منوخطورة هذا  

    .ةالمطلق التشريع سلطة
ولكن المؤكد أن ضعف هذا المجلس أمام ضغوط السلطان ومن كان حوله من المتنفذين    ، ة كثير أسباب سقوط الخلافة    2

لم  ، وهي تجربة في عالمنا الإسلامي، قد فتح ثغرة اتسعت لتكون فتقا في مسار المشروعية  خارجياالمتحمسين للتغريب والمدعومين  

    .الكافية الدراسةب   تحظ



22 
 

 خاتمة:

من   مجموعة  اشتراك  هي:  واحدة  فكرة  حول  تدور  الباحثون  طرحها  التي  التعريفات  معظم 

المجتهدين في عملية الاجتهاد للوصول إلى حكم شرعي في مسألة معينة عن طريق الشورى. وهي متفقة  

شروطه   في  العلمية  للمعايير  يخضع  أنه  في  الفردي  الاجتهاد  عن  يختلف  لا  الجماعي  الاجتهاد  أن  على 

 . ولكن بعض التعريفات جعلت ذلك مخصصا بهيئة أو مؤسسة ضوابطه المعروفة في أصول الفقه.و 

أو   مشربهم  كان  أيا  والمتخصصين،  للعلماء  مفتوح  علمي  عمل  الشرعي  الحكم  في  الاجتهاد  إن 

موطنهم، فالفقه علم راسخ لأنه لا يخضع للاعتبارات السياسية والإقليمية... بل يخضع للدليل الشرعي، 

 لذلك هو عص ي على التحيز.  

 لا يمكننا طلب اجتهاد شرعي حقيقي ينتج عنه إجماع ملزم لكافة الأمة تحت ضغط السياسة.  

نعم يمكننا تنظيم الاجتهاد لتحقيق مصالح شرعية واضحة كتوحيد القرار السياس ي وضبطه 

وعدم    ،بالأمر  مبضوابط الشريعة وتقييد الحكام بقيود الشريعة لضمان التزامهم بها وعدم استبداده

هو من الضرورات الملحة  و   يعة،شرع، وهذا الأمر له أدلته في الشر الضبط  السياس ي عن    إطلاق القرار

 .لإخراج الأمة من أزمتها الحالية

أساس لتكون  الشورى  )وإذا    شرعت  الأمر(  في  )وشاورهم   ) شورى  )وأمرهم  السياس ي  القرار 

الاجتهاد  ومنه    .جاءهم أمر( فالأمر هو الخطب الجلل الذي يستدعي اجتماع الناس وتعاونهم في مواجهته

وإن خالف اجتهاد    وما نتج عنه من قرار واجب على الكل،  والعلماء معا  واجب على الإمام  ، فهوالجماعي

 .     المأمور، لوجوب طاعة أولي الأمر

أمر بالغ الخطورة على الدين، لأنه  الاجتهاد الجماعي  إن حصر الاجتهاد في مؤسسات تحت اسم  

الشرعية  مؤسسة تمد الدولة بالأحكام  فكل ما نحتاج إليه هو  للتأثير السياس ي والإملاء الخارجي،    هيعرض

التي تحتاجها الفتوى محل اجتهاد  ،  في سياسة أمور الأمة محليا وعالميالتطبيقها    والقوانين  ويبقى أمر 

عامة   من  و ورأي  آرافالباحثين،  العلماء  على  يحجر  لتصحيح   ئلا  الحاجة  عند  بأدلتها  إليها  ويلتفت  هم، 

 . أخطاء الاجتهادات الرسمية وتوجيهها التوجيه الصحيح

 المصادر والمراجع: 

 م 2004ه/ 1425ابن رشد أبو الوليد، بداية المجتهد ونهاية المقتصد، دار الحديث، القاهرة، 

عاشور ا الطاهر   بن  الإسلامية،  محمد  الشريعة  والشؤون    كتاب،  مقاصد  الأوقاف  وزارة 

 .م2004/ ه ـ1425 ،الدوحة ، الإسلامية )طبعة الأمير(

دار  ، تحقيق: أبوعبيد مشهور،  إعلام الموقعين عن رب العالمين  ،ابن القيم، محمد بن أبي بكر

 ه. 1423، ابن الجوزي للنشر والتوزيع، السعودية

مجلة    ،إخلاص ناصر عبد الرحمن الزبير: الاجتهاد الجماعي بين مقاصد الشرع وضرورات العصر

 م.2020،  الذخيرة للبحوث والدراسات الإسلامية



23 
 

مفلحا المقدس ي  ،بن  الدين  الفقه  ،شمس  تحقيق:  أصول  دَحَان،  السَّ العبيكان،  ،  فهد  مكتبة 

 .م1999ه/ 1420،  الرياض

العثمانية والدولة  العربية  البلاد  ساطع:  للملايين ،  الحصري،  العلم  بيروت، ،  دار 

 م.1960/هـ1380

 م. 1994/ هـ. 1414، دار الكتبي، الزركش ي، محمد بن بهادر: البحر المحيط

المعاصر الواقع  ضوء  في  المنشود،  الجماعي  الاجتهاد  مصطفى:  قطب  النفائس،  سانو،  ،  دار 

 م.2006/هـ.1427

الجوزي  بن  دار  ،  سبط  ريحاوي،  بركات وعمار  تحقيق: محمد  الأعيان،  تواريخ  في  الزمان  مرآة 

 . م2013ه/1434الرسالة العالمية، دمشق،  

، دار ابن عفان، عبيدة مشهور تحقيق: أبو  ، الشاطبي إبراهيم بن موس ى: الموافقات

 . م1997ه/ 1417

والاستشارة الشورى  فقه  توفيق:  مصر،  2ط   ،  الشاوي  المنصورةن  الوفاء،  دار   ،

 م. 1993ه/ 1413

الأصول  علم  من  الحق  تحقيق  إلى  الفحول  إرشاد  علي:  بن  محمد  الفضيلة  ،الشوكاني   ،دار 

 م.2000/هـ.1421  ،الرياض

حميد التطبيق  ،عماري  وإشكالية  التصور  بين  المعاصر  الجماعي  الشهاب،  الاجتهاد  مجلة   ،

 .2023، 03، عدد09مجلد

   ، دت.يروت، بعالم الكتب، القرافي أحمد بن إدريس: الفروق

 م. 1985ه/1405، مؤسسة الرسالة، 5ط  ،كنز العمال، المتقي الهندي علاء الدين


