
1 
 

 الدولي لكلية الشريعة جامعة قطر بعنوان: المؤتمر

 قراءات في قضايا التجديد والترشيد في فكر العلامة يوسف القرضاوي

 2023أكتوبر  18-17-16بتاريخ: 

 من تنظيم : كلية الشريعة والدراسات الإسلامية. جامعة قطر

والمرأة مظاهر التجديد المقاصدي وأثره في فتاوى الأسرة بعنوان:  مداخلة

 للشيخ يوسف القرضاوي
 عربية لعناني. د

 في الفقه وأصوله، جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية، قسنطينة، الجزائر ب محاضرأستاذ 
arbia.lanani@gmail.com 

 الملخص

التجديد المقاصدي، ومنهج الشيخ يوسف يهدف هذا البحث إلى بيان ماهية أهداف البحث: 

سات المقاصدية، افيه، وإبراز أهم الإضافات التي قام بها في مجال الدر-رحمه الله-القرضاوي
والكشف عن أثر هذا المنهج، وبيان مدى نجاعته في معالجة قضايا الأسرة والمرأة على وجه 

  الخصوص.

لوصف التعاريف والأحكام  المنهج الوصفيتم عرض مضامين هذا البحث وفق : دراسةمنهج ال
في تتبع عبارات المقاصد للوصول إلى الصورة الكلية لإضافات  المنهج الاستقرائيوالفتاوى، و

مظاهر التجديد المقاصدي، وكيفية تفعيله تعريف وفي تحليل  المنهج التحليليالشيخ المقاصدية، و

 في قضايا الأسرة والمرأة. 

وصل البحث إلى أن منهج الاجتهاد المقاصدي من أنجع المناهج الشرعية في ت :جــــــــــالنتائ

تجديد واقع الأمة الإسلامية، وإثبات مبدأ صلاحية الشريعة الإسلامية في كل زمان ومكان؛ بل 

هو حتمية اقتضتها حالة العصر الحاضر لدفع عجلة الاجتهاد أمام كثرة المستجدات، وصيانة 
الاستحداث أو التعطيل، والترغيب في التمسك بأحكام الشريعة،  واتتصرفات المكلفين من دع

 وحماية الباعث الفطري وإيقاظه، وهذا ما هدفت إليه الإضافات المقاصدية للشيخ.

، أو فيما سواء أثناء تفريع المسائلالاجتهاد المقاصدي منهج عرف عند المتقدمين،  أصالة البحث:
حتى ظهرت في شكل قواعد وكليات عامة،  ،عبر مراحلنظر له في كتب طورت فكرة المقاصد 

إلى اعتماده كمنهج اجتهادي لبناء الأحكام الشرعية، وهذا ما تجلى في أغلب كتابات الشيخ من 
خلال ربط آراءه الفقهية وفتاويه بمنهج الاجتهاد المقاصدي، وتم بيان ذلك من خلال أمثلة من 

استفيض فيها من الحديث قديما  بالرغم ما –مقنعا  فتاوى المرأة والأسرة، التي لم تلق طرحا

 .مثلما وفق فيه الشيخ عند اعتماده لمنهج الاجتهاد المقاصدي-وحديثا

  التجديد المقاصدي، فتاوى، الشيخ القرضاوي، الأسرة، المرأة. الكلمات المفتاحية:

 

 

 

mailto:arbia.lanani@gmail.com


2 
 

 

Manifestations of Intentional Renewal and its Impact on the Family 

and Woman's Fatawa of  al-Shaykh Yusuf al-Qaradawi 
Arbia Lanani 

Assistant Professor, Al-Amir Abdulqadir University of Islamic Sciences. Constantine-Algeria 

arbia.lanani@gmail.com 

Abstract: 

Objectives: This research aims to explain what does the Intentional renewal mean, and the method 

of al-Shaykh Yusuf Al-Qaradawi, may Allah have mercy on him, in it, and to highlight the most 

important additions that he made in the field of the intentional studies, and revealing the impact of 

this approach, and showing the extent of its effectiveness in treating the family and woman’s 

issues, in particular. 

Approach: The contents of this research were presented according to the descriptive approach to 

describe definitions, rulings and fatawa, and the inductive approach in tracking the expressions of 

the purposes to reach the overall picture of the intentional additions of al-Shaykh, and the 

analytical approach in analyzing definitions and showing manifestations of the intentional renewal, 

and how to activate it in the family and woman’s issues. 

Findings: The research concluded that the purposeful jurisprudence approach is one of the most 

effective legal approaches in renewing the reality of the Islamic nation, and proving the principle 

of the validity of Islamic Shari’ah in every time and place. Rather, it is an imperative necessitated 

by the state of the present era to advance al-ijtihad in front of the large number of the new issues, 

protect the actions of the legal commissioned persons from calls for innovation or obstruction, 

motivating adherence to the provisions of Shari’ah, and protecting the innate motive and 

awakening it, and this is what it is aimed to acheive by al-Shaykh’s intentional additions. 

Originality: The purposeful jurisprudence is an approach known to the ancient scholars, whether 

during the branching of issues, or in what was looked at in books that developed the idea of 

purposes through stages until it appeared in the form of rules and general integrities, into its 

adoption as a diligent approach to build legitimate rulings, and this was evident in most of the 

writings of al-Shaykh by linking his jurisprudential views and fatawa to the intentional diligence 

approach. This was demonstrated through examples from the family and woman’s fatawa, which 

were not convincingly presented, despite the extensive explanation in it in the past and the present, 

as al-Shaykh is won in that when he adopted the method of the intentional ijtihad. 

Keywords: Intentional renewal, Fatawa, al-Shaykh al-Qaradawi, the family, Woman. 

 

 

 

 

 

 

 مقدمة:

mailto:arbia.lanani@gmail.com


3 
 

رضي -يعتبر النظر المقاصدي من الأسس الهامة التي كانت حاضرة في أذهان فقهاء الصحابة

ومن جاء بعدهم من فقهاء التابعين، وفيما نظر له الفقهاء المتقدمون والمتأخرون، والذين  -الله عنهم
عليه أغلب مسائل الفقه، وإن كان ذلك على سبيل التعريض في الغالب، ونظرا للزخم الهائل بنوا 

من التقلبات والتغيرات العصرية المتدافعة التي أفضت إلى حالة الاستحداث المتزايد لصور 

المعاملات والنوازل الفقهية، فإن عملية الاجتهاد الفقهي تقتضي تفعيل أنجع المناهج الشرعية 
كنة لإمكانية استيعاب المستجدات اللامتناهية في هذا العصر، فكان لاعتماد واعتبار المقاصد المم

أثره الواضح في التأثير في دفع عجلة الاجتهاد وتحريك النظر الفقهي،  -التي ترمي إليها الشريعة-

صدق للإحاطة بتلك المسائل والصور المتجددة، بالإجابات الشرعية المقنعة للسائل والقارئ 
 وحتمية صلاح ما يقرره الشرع الحنيف من الأحكام الشرعية.

السباقين في اعتماد هذا المنهج الشرعي، والإفتاء  من-اللهرحمه -ويعد الشيخ يوسف القرضاوي 

 على حسب ما تقتضيه مقاصد الشارع ومعانيه السمحة.
تظهر جليا في بيان مظاهر وملامح التجديد المقاصدي عند الشيخ  أهمية هذا البحثوبهذا فإن 

يوسف القرضاوي، وكيفية اعتماده للمقاصد كمنهج في النظر في المستجدات، وعلاج العديد من 

النوازل العالقة التي تحتاج إلى إجابات شرعية ملحة، تقتضيها ملابسات العصر المتجددة، وفائدة 
اصدية في حماية تصرفات المكلف من إنفاذها في واقع الحياة على خلاف تلك الإجابات الفقهية المق

أداة اجتهادية تحوطية، في عدم ترك سريان تلك  -على أقل اعتبار لها-ما شرع، فتكون المقاصد 

التصرفات وفق الأهواء المفضية إلى تغييب دور التشريع الإسلامي في تحليل الحلال وتحريم 
 رعية.شا وبين الوقوع في المحظورات والمفاسد اللذي يحول بينهواالحرام، 

 تتلخص في السؤال الآتي: إشكالية البحثوعلى هذا الأساس فإن 

 ما هي معالم التجديد المقاصدي عند الشيخ، وما أثره في فتاوى الأسرة والمرآة؟ 
 ويتفرع هذا الإشكال جملة من الأسئلة:

هي الإضافات التي تناولها في هذا الصدد، وما ما هو منهج الشيخ في التجديد المقاصدي، وما 

 أثرها في باب فتاوى الأسرة والمرأة على وجه الخصوص؟
 يهدف هذا البحث إلى:أهداف البحث: 

 ، وإبراز ما أضافه في مجال الدراسات المقاصدية. يتجديد المقاصدالبيان منهج الشيخ في  -

 لجة قضايا الأسرة والمرأة.الكشف عن أثر التجديد المقاصدي، وبيان دوره في معا -

  تم عرض مضامين هذا البحث وفق المناهج الآتية:منهج البحث: 

وصف الأحكام و الشيخ لمصطلح التجديد، : وتم استخدامه في وصف تعاريفالمنهج الوصفي -

 .والفتاوى

: وتم تناوله في تتبع عبارات المقاصد في كتب الشيخ للوصول إلى الصورة المنهج الاستقرائي -

 الكلية لكل إضافة من الإضافات المقاصدية.

بيان مظاهر التجديد ل: والذي تم استعماله في تحليل العبارات المقاصدية المنهج التحليلي -
تفعيله لبيان أثره في معالجة قضايا  المقاصدي التي انطوت عليها العبارات المستقرأة، وكيفية

 الأسرة والمرأة. 

 :ماه مبحثينلدراسة من خلال كما يمكن معالجة إشكالية هذه ا
مسالك الكشف وفي اعتماد المقاصد القرضاوي في منهجه لشيخ الجديد الإضافي ل: المبحث الأول

 عنها.



4 
 

 أثر التجديد المقاصدي للشيخ في فتاوى الأسرة والمرأة.  :المبحث الثاني

 لأهم النتائجخاتمة 

 القرضاويتمهيد في معنى التجديد المقاصدي عند الشيخ يوسف 

 أولا: معنى التجديد عند الشيخ القرضاوي:

الذي يعتبر من أقوى العصور حاجة إلى  ساد في هذا العصرالتجديد المقاصدي مصطلح 
تعلق على ، وهو الذي رافق من حيث الاستعمال والتفعيل الحركات التجديدية المعاصرة، وهتفعيل

ر بعد العصر الحديث والمعاصر، طلبا للتغييوجه الخصوص بالاجتهاد في القضايا الفقهية في 

اعي في الفترة الاستعمارية التي قضت على المعاني والمفاهيم الإسلامية، وأخمدت الفكر الو
ية وحركات علم ،فظهر هذا المصطلح في إطار عمليات تغييرية أوساط المجتمعات الإسلامية،

 هان المكلفين من جديد.في نفوس وأذ وتشريعات الإسلام أخلاقتسعى لإحياء وبعث 

 ونفى كونه ؛وقد تطرق الشيخ القرضاوي إلى الحديث عن المعنى المقصود لهذا المصطلح
"إحياء الاجتهاد  مر ديني ليس من الدين، لأن هذا ابتداع في الدين، بل هو:لأ اواستحداث اتطوير

في التراث نظرة ناقدة فيه، والرجوع إلى منابعه الأصيلة، والتحرر من الجمود والتقليد، والنظر 

 .(1)، وتفادي مواضع الخلل"هللاستفادة من إيجابيات

ثم حرر معنى التجديد في العقيدة بقوله: "تجديد الإيمان بالدين، والتمسك بقيمه وأصوله، وتجديد 

، وهذا ما يوافق مراد الشارع من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص: "إن الإيمان (2)الدعوة إليه"

 .(3)ي جوف أحدكم كما يخلق الثوب الخلق، فاسألوا الله أن يجدد الإيمان في قلوبكم"ليخلق ف

غير محدد الحدود، وغير منضبط وإلا أن ما يلاحظ على تعريف الشيخ أنه تعريف مطول 

بقيود جامعة مانعة، فهو أشبه ما يكون بتفسير مراده وشرح لما يندرج تحته من المتعلقات الدينية، 

ومصطلح الدين جامع لكليهما، لذا  ،معنى التجديد في الشريعة والتجديد في العقيدة حيث فصل بين
أرى أن العبارة التي أوردها في كتابه في تعريف "التجديد" "تجديد الدين في ضوء السنة" أضبط 

من حيث الحدود، وأوفى بالمقصود دون الإطالة حيث قال بأنه: "العودة به إلى حيث كان في عهد 

 .(4)وصحابته ومن تبعهم بإحسان" الرسول

 ثانيا: معنى المقاصد عند الشيخ:

                                                             
 .56: ص ،2م(، ط2002-هـ1423دار الشروق،  :)القاهرة ،السنة النبويةكيف نتعامل مع  ،القرضاوييوسف عبد الله ( 1)

 .56: ، صكيف نتعامل مع السنةالقرضاوي، ( 2)

، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، المستدرك على الصحيحين بتعليقات الذهبيأبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم،  (3)

. أبو القاسم سليمان بن 5 الحديث ، رقم45: ، ص1: اب الإيمان، جب، 1م(، ط1990-هـ1411دار الكتب العلمية،  :)بيروت

، 13: ، باب عكرمة، ج2ط، مكتبة ابن تيمية( :، تحقيق حمدي بن عبد المجيد السلفي، )القاهرةالمعجم الكبيرأحمد الطبراني، 

خبر الذهبي، أنظر المستدرك الصفحة لكن رواته ثقات كما أ ،. الحديث لم يخرج في الصحيحين84الحديث ، رقم 36: ص

 نفسها.

 .56: ( القرضاوي، كيف نتعامل مع السنة، ص4)



5 
 

: "الغايات التي تهدف إليها النصوص من الأوامر المقاصد بأنها عرف الشيخ يوسف القرضاوي

والنواهي والإباحات، وتسعى الأحكام الجزئية إلى تحقيقها في حياة المكلفين، أفرادا وأسرا 

 .(1) وجماعات وأمة"

الشيخ على المراد الدقيق لمعنى المقاصد، أوضح أن المقاصد غير العلل، لأن العلة وليؤكد 

الأصولية هي الوصف الظاهر المنضبط المناسب. بمعنى أن العلة هنا هي سبب الحكم والسبب 

 .(2)ليس هو الغاية المراد الوصول إليها أو تحقيقها

لحكم، حصولها وتحققها من تطبيق ا ذلك لأن المقصد هو الحكمة التشريعية التي قصد الشارع

 وهي وصف غير منضبط.

عرف ما يلاحظ على تعريفات الشيخ يوسف القرضاوي أنها تعاريف تفسيرية غير حدية، فهي ت

ياته، وهي التبصير والتبسيط للقارئ بكل مستو ؛المصطلح بشرحه شرحا تظهر فيه غاية المؤلف

ع، فيتخير ، فهي كتابات متجهة نحو تغيير المجتمالأصولية والفقهية هوهذا ما يظهر على كتابات

 .حياةالمن الأساليب ما يوفي بغرض التغيير في واقع 

الإفادة  وبيان هدف الكتابات لديه، وهلزيادة  منالشطر الأخير من التعريف  ومنها ما ورد في

أمة"، و المجتمعية بكل تفاصيلها ومستوياتها، كما يظهر في عبارة " أفرادا وأسرا ومجتمعات
هو لا يؤلف فغاية الشيخ الجوهرية،  نوهذا الذي استوقفني في اختيار العنوان بالتجديد تعبيرا ع

 لمستوى تخصصي، ولكن يؤلف بهدف التغيير الاجتماعي الواسع، وهدفه هو كيف يجدد لهذه

 .الأمه دينها

 ،رعيتدلال الشفالإنتاج الفقهي والمقاصدي والأصولي للشيخ كان انتاجا مزج بين قوة الاس

الوسيلة  وغاية الإفهام الشامل لمختلف فئات المجتمع، وليس التنزيل فحسب، فكانت المقاصد هي

بما يتضمنه  ،عإلى مستوى فهم التشريللرقي المناسبة والواسطة الروحية التي تدفع وتحفز المكلفين 
زام بتعاليم إرادة الالت الدافعة إلى بعث ،نبئ عن محاسن التشريعت تيمن ميزة الحث والترغيب ال

تعالى: "مَنْ  الشارع، والإحياء والعودة إلى الحياة الآمنة التي نص عليها التشريع، كما في قوله

(، والحياة الطيبة هي 97ةً طَي بِةًَ" )النحل: فَلنَحُْييِنََّهُ حَياعَمِلَ صالِحاً مِنْ ذكََرٍ أوَْ أنُْثى وَهوَُ مُؤْمِنٌ 

 لصالح. والعمل اتتحقق بتحقق أهداف التشريع ومراميه، المتمثلة في الإيمان بالله الحياة الآمنة التي

ئل بين لاحقا منهجه المتبع في العمل بالمقاصد، وأهم المساأوبناء على تعريف الشيخ س

 المقاصدية التي جدد فيها، والإضافات التي أضافها وقررها بحول الله.

يخ في نظر الشبضم اللفظين، وتركيب المعنيين، يمكن تعريف مصطلح "التجديد المقاصدي" و

في حياة  حكامهبأنه: "الإحياء والعودة إلى المعاني والغايات التي سعى التشريع إلى تحقيقها من أ

 ، بما فيه جلب المصالح ودرء المفاسد".المكلفين

مقصوده  عودة إلى مراد الشارع، والعمل بمقتضىوهذا التعريف يفهم منه ما قصده الشيخ من ال

 .ودرء المفاسد عنهم ،من التشريعات والأحكام، التي تتضمن جلب المصالح للمكلفين

                                                             
 ،م2006دار الشروق،  :، )القاهرةدراسة في فقه مقاصد الشريعة بين المقاصد الكلية والنصوص الجزئية ،( القرضاوي1)

 .20: ، ص3، ط2ط، (م2008م، 2007

 .21: ص ،الشريعةدراسة في فقه مقاصد  ،( القرضاوي2)



6 
 

مسالك وفي اعتماد المقاصد القرضاوي في منهجه لشيخ الجديد الإضافي ل: المبحث الأول

 الكشف عنها

توصل إليها الشيخ يوسف القرضاوي، التي  الإضافات المقاصديةوأهمية لدراسة وبيان أهم 

التي رسخت عنده أهمية العمل بمقاصد التشريع وتفعيلها  (1) الدوافعأهم بين كان لزاما علي أن أ

 ليتسنى من خلالها تصوير منهجه وأهم إضافاته المقاصدية. ؛في الدراسات الشرعية

 المطلب الأول: دوافع الشيخ إلى التجديد المقاصدي:

 ملة من الدوافعجآرائه العلمية في هذا الصدد،  من-رحمه الله–الشيخ بناء على ما أبداه وأباح به 

 التي ساقته لصياغة جديدة للمقاصد تتمثل في:

 أولهما:وبيانه من وجهين:  :(2): المقاصد تساعد في الوصول إلى الحكم الشرعي الصحيحأولا

صول التي على وفقها يعرف الحكم الشرعي، فيلوح أن المستنبط للأحكام أثناء تطبيق قواعد الأ

له عند النظر أن الحكم هو كذا أو ذاك، فيختلط عليه أي الأحكام الظنية يمكن اعتباره، فتكون 
القراءة المقاصدية لما تحققه من المصالح الشرعية وتدفعه من المفاسد، وفق الموازنات المقاصدية 

دة الشارع من الأحكام الشرعية، سواء فيما تعارض عند وقواعد الترجيح، ترجيح ما يوافق إرا

 .فقيه واحد أثناء الاستنباط، أو ما تعارض بين الفقهاء في المسألة الواحدة

لأحكام فإن المقاصد الجزئية هي إحدى الوسائل في تأكيد الحكم من خلال تعليل ا ثانيهما:و

يح بين صور المقاصدي له دور في الترج وتأكيد حكمها، كما أن التعليل ،الثابتة بالنصوص الظنية

 يوافق لاالمعاملات والنوازل العصرية المستجدة والحكم عليها، والتي ليس فيها نص ليبين ما 

 في إطار كليات التشريع العامة. الشارع مراد

ويكون "بالتدبر في القرآن الكريم...استقراء أحكام : النصوص: عدم التوقف عند ظواهر اثاني

أن  ؛ وبيانه:(3)وما تحويه من مثل عليا، وقيم رفيعة، وغايات حميدة ومصالح أصيلة"الشريعة 
طلب الحكم الشرعي الاجتهادي مما يحتاج إلى بذل الوسع واستفراغ الجهد في الوصول إليه، 

الوقوف عند ظواهر النصوص مما ينافي لأن على الوجه الذي يتحقق معه مقصود الشارع، 

تحقيق مراد الشارع لإثبات صلاحية التشريع لكل زمان  كما أنغيب فيه، شرعية الاجتهاد والتر
في إطار ما يتجدد من الملابسات وفي فقه واقع ويكون  ،ومكان ضمن ما يقتضيه النص فعلا

بل ويعطل سلطان التشريع  ،الحال، والنظر بظواهر النصوص مما لا يحقق مقصود الشارع

 وإمضاء مقصوده. ويؤخر تحقيق 

فالله هو الحكيم، فما من حكم يشرعه مطابقة تفعيل المقاصد لما سمى الله به نفسه تعالى:  :اثالث

، بل لتحقيق ما يصلح أمور المخلوقين، (4) إلا ويتضمن تحقيق حكمة، فتشريع الخالق ليس عبثا

 ،(5)"غني عن عباده"ويدفع عنهم المفاسد حتى لا يقعوا في الحرج والمشقة والعنت، والله تعالى 

                                                             
 .11: ص ،دراسة في فقه مقاصد الشريعة ،( القرضاوي1)

 .11: ، صدراسة في فقه مقاصد الشريعة ،( القرضاوي2)

 .11: ص دراسة في فقه مقاصد الشريعة، ،( القرضاوي3)

 .11: ص دراسة في فقه مقاصد الشريعة، ،( القرضاوي4)

 .11: ص دراسة في فقه مقاصد الشريعة، ،( القرضاوي5)



7 
 

ويدفع  ،وتمام حاجتهم إليه أن شرع لهم ما يحقق مصالحهم العاجلة والآجلة ؛بل هم محتاجون إليه

 والخذلان في الآخرة. ،عنهم المضار في الأولى

ل ما وهذا ما استخلصته من مجمرابعا: السبيل إلى إحياء وتمكين التشريع في قلوب الناس: 

ين في قلوب ن هذا التجديد المقاصدي هو تجديد الدفالهدف العام م ؛قرأته من كتاباته المقاصدية

 شارع.الخلق، وإعادتهم إلى ما يجب عليهم أن يكونوا عليه من الأحوال التي تحقق إرادة ال

ق بعض فكل هذه الأسباب قد قعدت لفكرة الاجتهاد المقاصدي لدى الشيخ، مما ساعده على خل

هية ي، وما ترتب عنها من آثار فقالمقاصدالإضافات المقاصدية التي سار عليها في منهجه 

  وفتاوى. 

 تظهر معالمه في النقط الآتية:والمطلب الثاني: منهج الشيخ في التجديد المقاصدي: 

تظهر فائدة اعتبار المقاصد في نهج الوسطية التي جاء  لوسطية:ل تحقيقاعتبار المقاصد أولا: 

ن، أفرادا وجماعات، قال تعالى: "وَكَذلَِكَ جَعَلناَكُم وسعى إلى تحقيقها في حياة المكلفي ،بها التشريع
ةً وَسَطًا" )البقرة: (، وقد نبه الشيخ إلى أن تحقيقها مرهون بتفعيل القراءة المقاصدية المعمقة 143أمَُّ

لتحقيق مراد التشريع الذي سعى إليه من خلال ما نص وشرع من أحكام،  ،للنصوص الشرعية

 .(1)ة وهذه هي المدرسة الوسطي

سبب الوقوع في التطرف والغلو المنهي عنه شرعا، هو العدول عن الوسطية بسبب أن  بينثم 

والذي تمثله مدرستان،  ؛(2)إلغاء البعد المقاصدي، وانتهاج نهج طرفي الفهم والاجتهاد المنحرف

التي لا تعترف بالتعليل، والبحث في وجوه المصالح الشرعية والمعاني  المدرسة الحرفية الأولى:
التي تحقق مقصود الشارع، وتحكم على التصرفات بمجرد القراءة الحرفية الظاهرية، وقد أطلق 

؛ وهي مدرسة قد عملت على تعطيل مصالح الأمة بأكملها، كما (3)الظاهرية الجددعليهم  مسمى 

 العصر، فقامت بتعطيل الشريعة، وجمدت الاجتهاد الفقهي.هو ملاحظ ومعايش في هذا 

هي الأخطر على التشريع الإسلامي، والتي تتحلل من ربقته جملة وتفصيلا، وهي  :ةثانيوال

مدعية أن "من ذاتية النص الشرعي، ولا تعمل حتى بظاهره،  تتنصلالتي  المدرسة الحداثية

لت للأهواء سبيلا إلى إلقاء الأحكام، ورسم ، فجع(4)، وحقيقة لا صورة"شكلالدين جوهر لا 
الحلول المبتورة التي لا تزيد الأمة إلا خبالا، وأخطر ما في هذه المدرسة أنها تدعي أن اجتهاداتها 

تحقق مقصد الشارع، وتزين قولها بالمصالح الموهومة التي تلغي حتى النصوص الصريحة في 

وه، وبالتالي فهي تلغي الاجتهاد المقاصدي باسم الدين، والتي لا تقبل التأويل من جميع الوج

 المقاصد الموهومة، مما جرت على الأمة الويلات والشرور العظيمة في الدين والدنيا.

تعطيل أو التملص من تحكيمها، ومن فعل فقد التأخير أو الفشريعة الله كاملة متكاملة، لا يجوز 

ما كان من قول يظهر لهذه و، المقاصدي الشرعيأسند رأيه إلى داعية هواه، ولا حظ له في الفهم 

                                                             
 .40: ص دراسة في فقه مقاصد الشريعة، ،( القرضاوي1)

 .39: ص دراسة في فقه مقاصد الشريعة،( القرضاوي، 2)

 .39: ص دراسة في فقه مقاصد الشريعة،( القرضاوي، 3)

 .39: ص ،دراسة في فقه مقاصد الشريعة ،قرضاوي( ال4)



8 
 

المدرسة، يجب أن يرفض لأنه قد عرف في المقاصد بأنه لا تقصيد بدون دليل شرعي يعضده أو 

 يؤيده.

 الكليات المقاصدية بين الانحصار والابتكار:ثانيا: 

 ذهب الشيخ القرضاوي إلى أن المقاصد الشرعية لا تنحصر فقط في الكليات الخمس التي

، وإنما هناك من المقاصد مما لا ينتظم تحت (1) حددها العلماء المتقدمون؛ أمثال الغزالي والآمدي

 . الكليات الخمس

وبداية الخروج عن إطار هذه الكليات الخمس هي الإضافة التي أضافها الإمام القرافي، وهي 

نصيص على عقوبة بين الشيخ أهمية التقد و، مقصد العرض الذي شرع من أجله حد القذف ظحف
القذف، واعتبار مقصد العرض؛ لأن ذلك يدخل في إطار حقوق الإنسان المتمثلة في الحفاظ على 

 .(2) سمعة الإنسان وكرامته

ولقد كان للشيخ أيضا بعض لفتات من التجديد في هذا الإطار، حيث اعتبر أن جملة من المقاصد 
"وهناك مقاصد أو مصالح ضرورية لم تنطوي ضمن كليات أخرى غير التي ذكرت بقوله: 

فأضاف إلى تلك الخمس كليات تتعلق: إما بالقيم الاجتماعية ، (3)تستوعبها هذه الخمس المذكورة"

ومنها ما  ،ما يتعلق بالمجتمع والدولة والأمة وأ ،كالحرية والمساواة، والتكافل وحقوق الإنسان
مراعاتها خاصة، أثناء النظر في  يتعلق بالأخلاق، ثم حصرها في خمس كليات جديدة يجب

بناء المجتمع ، بناء الأسرة الصالحة، وتتمثل في: بناء الإنسان الصالح،  اليوممستجدات العصر 

 .(4)الدعوة على خير الإنسانيةو بناء الأمة الصالحة، الصالح

مكلف تلك الكليات تشمل رعاية مصلحة ال بأنوكان تعليله بعدم انحصار الكليات في خمس، 

 فقط، دون النظر إلى مصالح المجتمع والدولة والأمة والعلاقات الإنسانية.

بد من  يفهم مما ذهب إليه الشيخ إلى أن الكليات لا تتوقف عند مصلحة الفرد فحسب، بل لا
ء الأوائل رعاية مصلحة الجماعة، ولربما ظهر للشيخ اعتباره لهذه الكليات وعدم التفات العلما

البحث كل واقع، فالواقع القديم كان بحاجة إلى رصد تصرفات المكلف، و إليها حسب ما يفرضه

 فيدرأ، أما الواقع المعاصر فقد حوى من فاسدهفي نصوص التشريع على مصالحه فتجلب وم
لواقع، انتقل من التقلبات والتغيرات الهائلة ما يستدعي البحث فيما يتعدى أمر الفرد، ولما اختلف ا

 إلى رعاية مصالح المجتمع والأمة المهدورة في هذا العصر.رعاية الفرد والمكلف 

وهذا ما يثبت صلاحية الشريعة في كل زمان ومكان من جهة، وضرورة التجديد في كل 
عصر، بإعادة استقراء النصوص الشرعية والبحث في مضامينها بما يخدم كل عصر ويجدد 

 للناس دينهم.

                                                             
الإحكام في أصول . على بن محمد الآمدي، 482: ، ص2: ، جالأصولالمستصفى من علم ( أبو حامد محمد بن محمد الغزالي، 1)

 .277-275: ، ص4: ، ج1(، طه1387مؤسسة النور،  :، )الرياضالأحكام

، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود، علي محمد نفائس الأصول في شرح المحصول( شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي، 2)

 .3261: ، ص7: م(، ج1995-هـ1416 المعوض، )مكتبة نزار مصطفى الباز،

 .28: ، صدراسة في فقه مقاصد الشريعة ،( القرضاوي3)

: مكتبة وهبة(، ص :، )القاهرةمدخل لمعرفة الإسلام. القرضاوي، 27: ، صدراسة في فقه مقاصد الشريعة ،( ا القرضاوي4)

50-64. 



9 
 

لعالم امن عمق الإحساس بالمأساة التي يعيشها وأرى أن هذه المحاولة التجديدية قد نبعت 

ضاياه العامة الإسلامي، والوهن الذي أخبر عنه النبي صلى الله عليه وسلم، حيث أصبح الاهتمام بق
ا، والجماعية، التي تواجه تحديات مختلفة الاتجاهات سياسيا، ومتنوعة النزعات اجتماعي

ك صبح المكلف تابعا في تصرفاته لكل تلوالمتعارضة مفهوما وتطبيقا اقتصاديا، بل قد أ

الح ق مصيالأيديولوجيات العالمية التي تعصف بمصالح الجماعة والفرد على حد سواء، ولتحق
مستوى الفرد  الجماعة والأمة والدولة شرعا، كان الاجتهاد فيها اجتهاد أصالة، وأما تحقيقها على

 فيكون بالتبع بلا ريب.

وأشار إلى منزلتها في أنواع المقاصد  الأخلاق في العصر الحاضر؛كذلك أثار الشيخ قضية 

 . (1)، ثم انتقل مباشرة إلى الحديث عن كلي الدين على أن الأخلاق متضمنة فيه المتقدمينعند 

مرتبة  لكن لم يفصل القول في منزلتها في العصر الحاضر، والذي أرى أن تدرج دون تردد في

رد، والانحراف ية أن تلتزم بها، نظرا للانحلال الواسع في أخلاق الفالضروريات التي لابد للإنسان
لمجتمعات الواضح الذي لا تحده حدود. فالأخلاق حث عليها الدين، لكن تشترك فيها الكثير من ا

لي الإنسانية على أنها تجمل تصرفات الخلق وتحسنها، بغض النظر عن كونها منطوية تحت ك

 تطلب لترقية النفس وتورعها، بل أصبحت تطلب لتحقيق أشدلأن الأخلاق لم تعد الدين؛ 

 راف السلوك الإنساني.، نظرا لفساد الفطر، وانحوالدنيوية الضروريات الدينية

من  ومن جهة ثانية فإن الشيخ لم يصرح بمرتبتها في هذا العصر، مما يلمس القارئ نوعا

لقدامى في امنشطرا بين آراء العلماء التردد الحاصل في الفصل في تصنيفها مقاصديا، فبقي رأيه 

 اعتبارها أمرا تحسينيا، أم هي من الضروري لأنها مدرجة تحت ضروري الدين.

ا وهذا من الإشكالات التي بقي الحديث فيها من طرف الشيخ محبوسا ضمن سردية تصنيفه

 قديما والتي تحتاج إلى ترجيح وزيادة بيان.

الوسائل  ألة الأخلاق في هذا العصر، وتجديد البحث فيكما أنه كان من المفترض أن يعالج مس

 التي تحفظها في واقع وتصرفات الخلق اليوم خاصة من ناحية العدم.

وفي إطار الحديث عن الكليات، تطرق الشيخ إلى الحديث عن وسائل حفظ العقل على أنها لا 
ئل مثل طلب العلم تحصر في تحريم الخمر وفرض العقوبة، بل تتعدى إلى ما سواها من الوسا

والرحلة في طلبه وتحصيله، لإنشاء العقلية العلمية التي تميز بين الحق فتتبعه، وبين الهوى 

 .(2) والباطل فترفضه، وأن يتعدى الأمر حتى إلى العوام

فإذا افترض أن هذا الرأي صحيح، فهل يتسنى لكل الخلق تحصيل هذا المدرك، وكيف السبيل 

ضل بدل طرح الحديث المستفيض في توسيع تعداد وسائل أخرى، أن إلى تحصيله، أليس الأف

يكون الحديث أولى في تصوير الآليات السياسية التي يجب على ولاة الأمور تمكينها في مجتمع 
الخلق، ومن بينها أن تبتكر الآليات الميدانية في إطار ميزان جلب المصالح ودرء المفاسد، لجعل 

ترتقي فيه المجتمعات، وتصنع فيه العقلية العلمية بطرق أكثر نجاعة، هذه الوسائل واقعا حقيقيا 

فكما يعرف في باب السياسة الشرعية أن الرعية تبع لرعاتها حسنا وقبحا، وكما حدث في الكثير 

                                                             
 .28: ، صدراسة في فقه مقاصد الشريعة ،القرضاوي (1)

 .28: ، صدراسة في فقه مقاصد الشريعة ،القرضاوي (2)



10 
 

من المجتمعات التي لم تر النور إلى بعد جعل مفاهيم الدين والبحث في تطوير وحل المشكلات 

ياسات تزيح الفساد، وتفرض سبل ووسائل حماية كلي العقل، الذي يظهر واقعا سياسيا، تتزعمه س
بوضوح قوة غيابه في هذا العصر، حتى أصبحت وسيلة تحريم الخمر التي نص عليها علماء 

 المقاصد الأوائل قد تميعت ولم يكن لها أي أثر في واقع الحياة.

حث في الطرح الفكري، دون البفبعض الطرح الذي تطرق إليه الشيخ، كان يميل إلى التنظير و
ي حفظ العقل، فتصوير الآليات التي يمكن تنزيله إلى واقع الناس الذي أصبح لا يرى للعلم أثرا لا 

 ولا في حفظ المصالح والكليات الأخرى.

ني أرى ورغم إشارته أن البحث في وسائل حفظ الكليات الأخرى مما فيه متسع لكشفها، غير أن
ينه في واقع إلى رؤية تكاملية بين النظري وإيجاد الآليات الميدانية لتمك أن كشف كل ذلك يحتاج

 الناس.

د أن يرافقه فالواقع الراهن يشهد أن التغيير والإحياء لا يتوقف عند حدود التنظير، ولكن لا ب
وقد  تطبيق ضمن رؤى ميدانية تصلح للتأثير في واقع الخلق، لترقيته وتوجيه فكره وسلوكه،

لماء تمعات المتطورة بسبب نجاح سياسات من ينفذها في الواقع، كما يرشد إليه عنجحت المج

ع بالسلطان السياسة الشرعية القدامى، على أن الشعوب تصنع بحكامها فسادا وصلاحا، وإن الله يز

 ما لا يزع بالقرآن.

ير فالإشكال الآخر والمطروح؛ ليس في إيجاد الحلول النظرية فحسب، بقدر ما هو في تصو

ى فقه التطبيق الآليات وكيفية تطبيقها في واقع الحال، للانتقال من فقه التنظير وفقه التنزيل إل

 والإجراء. 

ان كقد أصاب في ذلك؛ فإن التجديد الذي كان يطلب -من جهة أخرى-غير أنني أرى أن الشيخ

دي المقاص مناسبا لذلك الواقع الذي عايشه؛ حيث كانت المرحلة تحتاج إلى عملية التأصيل
د أصبح لا لتصرفات الخلق التي خلت من تحقيق غايات التشريع وقد وفقه فيه، أما واقع اليوم فق

يداني الذي يستجيب لمجرد التنظير والتنزيل الواقعي لأسباب عديدة، بل يستجيب إلى الإجراء الم

ليه وتوصل إيحتاج إلى نوع من فقه آخر، وهو تصور آليات تطبيق ذلك التجديد الذي نظر له 

 الشيخ، إكمالا وتمكينا لجهوده.

 فقه الأولويات وعلاقته بفقه المقاصد:ثالثا: 

وتقديم بعضها  ،فهم لكيفية ترتيب الأمور والأفكار والأعمال"عرف الشيخ فقه الأولويات بأنه 

 .(1) "وفق ما جاءت به الأوامر الإلهية والتوجيهات النبوية ،على بعض

وقد ربطه الشيخ بالجانب الواضح من المقاصد، بالرغم من أن كل أنواع الفقه التي تتعلق به 

، كما تعطي أولوية (2) الكليةيبنى فهمها على المقاصد، وفي فهم الحكم الجزئي في ظل المقاصد 
إلا أنها تتجلى بصورة واضحة في فقه ، (3)النصعلى ما علل بالمقاصد على ما فهم من ظاهر 

 من خلال ما أورده في كتابه أولويات الحركة الإسلامية.، وازناتالم

                                                             
 .5: ص ،2م(، ط1996-هـ1416مكتبة وهبة،  :، )القاهرةفي فقه الأولويات( القرضاوي، 1)

 .36: ص ،في فقه الأولويات( القرضاوي، 2)

 .69: ص ،في فقه الأولويات( القرضاوي، 3)



11 
 

، ومن أشهر قواعده الموازنة بين الكليات (1) وفقه الموازنات هو أحد أنواع فقه الأولويات

الخمس: الدين والنفس والعقل والنسل والمال، ومراتبها الثلاث وهي: الضروريات والحاجيات 
أنواع المصالح الشرعية، كتقديم المصلحة العامة على الخاصة، والتحسينيات، والموازنة بين 

ومصلحة الجماعة على مصلحة الفرد...، والموازنة بين أنواع المفاسد، وبين المصالح والمفاسد 

 .عند التعارض، فهو يقوم على تطبيق فقه الأولويات بتقديم من هو أولى بالاعتبار

قديم الأحكام الشرعية المستندة إلى المقاصد الشرعية كما طبق الشيخ قاعدة فقه الأولويات في ت

، وقد فسر هذا (3)ونص عليه بقوله: "أولوية المقاصد على الظواهر" (2)على ما فهم من ظاهره 

، والفرع بأصله، على بكليهبضرورة تقديم النظر المقاصدي الذي يربط الحكم بعلته، والجزئي 

  .(4)مفسدة تجميد التشريع، وتعطيل مراد الشارع  نمالفهم المستفاد من ظاهر النص، لما فيه 

وبين أن فقه الأولويات علم عملي بمقتضى الفطرة في جميع أطر الحياة المختلفة، وفي جل 

 .  (5)تصرفات المكلفين، فهو منظومة مركوزة في العباد مذ خلقوا 

، وأن ح لكل الخلقإلا أن السؤال الذي يطرح في هذا الصدد. هل أن فقه الأولويات علم متا

داية بالجميع يستطيع ترجيح أولى الأمرين على نحو صائب على أنه أمر مركوز في الخلق عند 

ولويات الأمور خلقهم، فالفطر لا تبقى على سلامتها عند الجميع، وإذا كان كذلك ما هو الدال على أ
اصر عن قرع أن العقل إذا فسدت الفطر، وربما قيل إن العقل يدل على ذلك، لكن المقرر في الش

ة فقه الأولى إدراك الصواب دون النقل، وهذا الأخير لا يتسنى للجميع فهمه بكل جزئياته، لإمكاني

ات أنه يكون في جميع اهتمامات البشر، خاصة وأن الشيخ قد بين في بداية تحديد معنى فقه الأولوي

 وفق الأوامر والنواهي الشرعية.

ل في ثنايا لتناقض بين ما حدد في المفهوم مسبقا، ثم بين ما فصففي هذا المقام فيه نوع من ا

رة لا تثبت على الكتاب من أن فقه الأولويات يمكن تطبيقه بغير ما جاء به النقل، بل بالفطرة والفط
العقلية في  حال السلامة عند الجميع، وبالتالي إذا ترك الأمر للعقل والمنطق اختلفت التقديرات

ت عليه العقول ولى أثناء التطبيق، إلا فيما صرح به النقل واتضح، أو فيما اتفقتحديد الأولى فالأ

 مه الله.رح-السليمة وبينته، أو فيما عرف بداهة عند جميع الخلق وكله أنواع قد أبانها الشيخ

لى وهو مجال واسع يبنى عموما ع ،وهذا هو مجال تجديده الذي عرف بعلم فقه الأولويات

 .الفكرة المقاصدية

 :مسالك الكشف عن المقاصد عند الشيخ القرضاويالمطلب الثالث: 

بتجديد  لما كان الشيخ أحد المؤمنين بالاجتهاد المقاصدي وضرورته في هذا العصر، فقد قام

  .من خلال ما أورده في كتابه فقه مقاصد الشريعة ،في باب مسالك الكشف عنها

                                                             
: ص ،في فقه الأولوياتالقرضاوي،  .29: (، صم1990مكتبة وهبة،  :، )القاهرةأولويات الحركة الإسلاميةالقرضاوي،  (1)

5. 

 .69، صفقه الأولويات( القرضاوي، 2)

 .69: ص ،في فقه الأولوياتالقرضاوي،  (3)

 .70( المرجع نفسه، ص4)

 .11،12، صدراسة في فقه مقاصد الشريعة( القرضاوي، 5)



12 
 

التدبر  مثل على اختيار مسالك جديدة تمكنه من كشف المقاصد بعض المقومات همما ساعدو

القراءة المستمرة والدقيقة و ،وهو سبيل لمعرفة حكم تشريعه، وأسبابه وعلله ؛في كلام الله تعالى
والتأمل في معانيها وأسرارها،  ،تتبع النصوص الجزئيةكما أن للمؤلفات التي تعنى بالمقاصد، 

إهمالها، قد قاد الاحتكاك بالعلماء الذين يؤمنون بإعمال المقاصد في الاجتهاد دون المعايشة وو

 وهما: (1) الشيخ إلى سلوك نوعين بارزين من المسالك

 تتبع النصوص التي جاءت بتعليلات في القرآن والسنة:أولا: 

ويكون وهي النصوص المشتملة على العلل، المعرفة للغاية من تشريع الحكم الوارد فيها، 

ف أحيانا حروف التعليل المعر ِ
التي تدرس في النحويات، مثل قوله تعالى: "لَقدََ أرْسَلْناَ رُسُلنَاَ  (2)

(، فالغاية والمقصد من 25باِلبيَ نِاَتِ، وَأنَزَلناَ مَعهَُم الكِتاَبَ والمِيزَانَ لِيقَومَ النَّاسُ باِلْقِسْط" )الحديد:

تحقيق العدل في حياة الناس، أو بأداة الاستثناء كما في قوله  إرسال الرسالات وإنزال الكتب هو

هو الرحمة  -صلى الله عليه وسلم-تعالى: "وَمَا أرَْسَلْناَكَ إلِا رَحْمَةً لِلْعاَلمَِينَ"، والمقصد من إرساله 
 بالناس بما يشرع لهم من الأحكام، أو الحصر كما في قوله صلى الله عليه وسلم: "إنما بعثت لأتمم

في تمكين الأخلاق في  -صلى الله عليه وسلم-، فحصر الغاية من بعثته (3)مكارم الأخلاق"

تصرفات الخلق، أو بالتنصيص عليها، كما في قوله تعالى: "وَلكَُمْ فيِ القِصَاصِ حَياَةٌ ياَ أوُلِي 
ردع باستدامة الحياة (، فالمقصد من تشريع القصاص هو 179) البقرة:  الْألَْباَبِ لعََلَّكُم تتََّقوُنَ"

 اللجوء إلى القتل ابتداء. من مبمنعه ملجناة، والزجر لغيرها

جاءت  فهذه النصوص قد جاءت بتعليلات عرفت بالغاية والحكمة من تشريع تلك الأحكام التي
 بها.

 :استقراء الأحكام الجزئيةثانيا: 

جميع علماء المقاصد، وقد نبه عنه الشيخ في  بينمسلك الاستقراء من المسالك المتفق عليها 
أكثر من موضع، كما أنه بين محل الاستقراء في هذا الموضع حيث خصصه بالتصريح بكونه 

 .(4) الجزئيةباستقراء الأحكام  مسلكا وطريقا تعرف به المقاصد،

د بطريق ييصرح بنوع الأحكام الجزئية، فمنها المنصوص عليها، ومنها ما استف لم-الشيخ–لكن 
ستقراء اوفق قواعد الأصول والقياس، فالأحكام التي دل عليها النص صراحة، يكفي  ،الاستنباط

بطة نصوصها للوصول إلى مقصد شرعي كلي يفهم من مجموع تلك الأحكام، أما الأحكام المستن

 ل إلىبتتبع تلك الأحكام واستقرائها للوصوتعرف القياس، فإن الحكمة بمن مفهوم النص، أو 

 مقاصد كلية يبنى عليها غيرها من الأحكام الجزئية التي تصلح أن تندرج تحتها. 

فقه مقاصد في كتابه  لدى الشيخ تتعدى هذين المسلكين الذين صرح بهما لاحظ أن المسالككما ي

يقرر من جهة أخرى أن مسالك معرفة مصالح الشارع ومفاسده  فقه الأولوياتففي كتابه  ؛الشريعة
عقل أو الشرع أو كليهما، وذكر قول العز لتأكيد ما ذهب إليه، ثم أورد تفصيل قول العز تستفاد بال

                                                             
 .12 ،11:ص ،دراسة في فقه مقاصد الشريعة( القرضاوي، 1)

 .34: ، صدراسة في فقه مقاصد الشريعة( القرضاوي، 2)

 . الحديث صحيح على شرط مسلم. أنظر المستدرك، الصفحة نفسها.4221الحديث ، رقم 670: ، ص2: ج ،الحاكم( 3)

 .24: ، صدراسة في فقه مقاصد الشريعة( القرضاوي، 4)



13 
 

: ما نص الشارع على كونه مصلحة أو مفسدة وصرح به، فإن خفي عرف من أدلة فمنها، (1)فيها

القياس ومنها: الكتاب والسنة والإجماع، أو بالأدلة المختلف فيها  :الشرع المتفق عليها وهي
والاستدلال الصحيح، على أن تستفاد المصالح الدنيوية بطريق الضرورة أو الظن المعتبر،  المعتبر

 .(2)أما العقل فهو أداة الترجيح بين الراجح والمرجوح منهما أو التجارب

 وما يلاحظ من تعداد هذه المسالك واعتبارها تأثر الشيخ القرضاوي برؤية العز بن عبد السلام
العز، وله  هايقر المسالك التي أقر ، فهوالتي يعرف بها المقصد الشرعي في تعداد المسالك (3)

حظ في التجديد في باب مسالك الكشف عن المقاصد، والتي تتمثل في تتبع العلل الواردة في 

 نصوص الكتاب والسنة، وكذا استقراء الأحكام الجزئية التي تتضمن مقاصد شرعية.

 في فتاوى الأسرة والمرأة:للشيخ ي : أثر التجديد المقاصدنيثاالمبحث ال

لحاجة اوالذي أصبحت  -كما تقدم بيانه-لقد جال الشيخ وصال في أغوار الاجتهاد المقاصدي 

ا شرع، ملحة لتفعيله، للإجابة الشرعية التي توافق مراد الشارع، بل وتحقق مقصوده في كل م
المقاصد، لأنه بإلى الاعتراف بالعمل الهدف العام للتشريع يقودنا و لأن هذا التشريع لم يأت عبثا،

تجدد  ما من حكم شرعي إلا وتضمن مصلحة أراد جلبها أو مفسدة أوجب دفعها، ونظرا لكثرة ما

يد في هذا العصر من المستجدات على نحو متسارع، فرض على العقل الاجتهادي اليوم التجد
سائل حتى لا تبقى تلك الموإعادة النظر بطريقة تحقق مقصود الشرع، وتدفع عجلة الاجتهاد 

الوجه  والنوازل عالقة دون أن ينظر في حليتها أو حرمتها، وللإسراع إلى تمكين أدائها على

، ومنها فتؤدي إلى مفاسد قد لا يمكن درؤها عن جهلعالم التطبيق  على المشروع، قبل أن تحال

 إلى الفساد الذي خيم على العديد من المجتمعات وواقع الخلق اليوم.

ومن أجل ذلك كتب وفرض على الأمة الاجتهاد وعدم تعطيله، بل ورغب في الاجتهاد فقال 

صلى الله عليه وسلم: "إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله 
تشجيعا على بذل الوسع وحماية الاجتهاد من غلقه، فكان التعليل المقاصدي واجب ، (4)أجر"

إلى الساحة الاجتهادية في هذا العصر، وقد وفق الشيخ في التعويل عليه في أغلب  الحضور

 اجتهاداته، وهذا ما سأبينه في أمثلة من خلال فتاويه في قضايا الأسرة والمرأة على النحو الآتي:

 في فتاوى الأسرة:  للشيخ أثر التجديد المقاصديالمطلب الأول: 

لتي اضاوي من ضرورة إعادة الناس إلى عالم الوسطية، على وفق ما أشار إليه الشيخ القر

ته لقضايا ، ومنها دراسخلقوالعمل بها في واقع ال ،كان للنظر المقاصدي أثر عظيم في اعتبارها
هم روح المرأة بين نظرة المتغربين، ونظرة المتشددين الذين أوقعوا الناس في الحرج لعدم ف

 صود الشارع.التشريع الإسلامي والعمل بما يوافق مق

                                                             
 .32، 31: ، صفقه الأولويات( القرضاوي، 1)

 .34، ، صفقه الأولويات( القرضاوي، 2)

مكتبة  :مراجعة وتعليق عبد الرؤوف طه صعد، )القاهرة قواعد الأحكام في مصالح الأنام،( أبو محمد عزالدين بن عبد السلام، 3)

 .11-5: ، ص1: م(، طبعة جديدة، ج1991-هـ1414الكليات الأزهرية، 

المطبعة الأميرية الكبرى،  :تحقيق جماعة من العلماء، )مصر، الجامع الصحيح ( أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،4)

 .7352الحديث ، رقم 108: ، ص9: (، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب أجر الحاكم إذا اجتهد، جه1311



14 
 

ها تناولا ومن أظهر المسائل في باب الأسرة، وأكثرها احتداما ووقوعا في واقع الناس، وأوسع

رقعة  التي اتسعتالزواج بالكتابية بين تلك المدارس في رصد الآراء وإلقاء الأحكام مسألة 
انفتح  لذيالتواصل الاجتماعي ا مواقعانتشارها في العالم، وخاصة بعد التواصل العالمي عبر 

 انفتاحا عظيما، حتى أصبح العالم وكأنه دولة واحدة.

لاف خفالزواج من نساء أهل الكتاب مما أبيح عند جمهور الفقهاء وعلماء المسلمين، على 
وا الكِتابَ حِلٌّ لكَُمِ الصحابي عبد الله بن عمر، ترجيحا بالعمل بقوله تعالى: "وَطَعاَمُ الَّذِينَ أوُتُ 

ذاَ نَ الذِينَ أؤُتوُا الكِتاَبَ مِنْ قبَْلِكُمِ إِ مِ حِلٌّ لهَُمْ، وَالمُحْصناَتُ مِنَ المُؤمِناَتِ وَالمُحْصَناَتُ وَطَعاَمُكُمِ 

 (.5خْداَنٍ")المائدة:أَ آتيَْتمُُوهنَُّ أجُُورَهنَُّ مُحِصِنيِن غَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِي 

بينتها الآية الكريمة وهي: ، (1) أمورثم بين الشيخ قيود الإباحة في الزواج بالكتابية في عدة 

وألا يكون الزواج  ،الاستيثاق من كونها كتابية، وأن تكون عفيفة محصنة، أن تكون ذميه لا حربية

الضرر " و ،(2)من الكتابية يحمل من ورائه فتنة أو ضررا محققا أو مرجحا وفق قاعدة الضرر 

 يزال".

غير أن الشيخ قد حكم في هذه المسألة على خلاف ما ذهب إليه الجمهور، وقال: "لا يجوز 

. واستدل بميزان المصالح والمفاسد التي يتسبب (3)الزواج من الكتابية في عصرنا إلا لحاجة ملحة"
ن فقه فيها هذا الزواج، وبرؤية مقاصدية تحقق مقاصد الشريعة في هذا العصر، ثم بميزا

 :(4) الأولويات، وتفصيل القول فيها في النقط الآتية

 أولوية الزواج من المسلمات خشية وقوعهن في فتنة انصراف الرجال المسلمين عنهن. -
ن الضرر على مكما أن الفتنة الأكبر في تربية الأبناء الذين تلتصق نشأتهم بأمهاتهم، لما فيه  -

 تدينهم وانتمائهم الديني والقومي.

 يفومن مضاره التي تحدث عنها: وقوع المسلمات في المجتمعات ذات الأقلية الإسلامية  -
هو من باللجوء إلى الزواج من غير المسلم، أو الانحراف والوقوع في الرذيلة، و ؛الحرام

 .الكبائر، وإما الحرمان الدائم من حياة الزوجية والأمومة

ص على ياة المتوافقة فكريا ومذهبيا، وأحركما أن زواج المسلم بالمسلمة أصون وأرعى للح -

 مصلحة الأسرة، وأقدر على حفظ الزوج في نفسه وولده وماله وعرضه.

فسه فكل هذه المفاسد قد حرص التشريع على درئها، وهو المقصود والمراد للشارع، وهو ن

تطليق الضرر الذي حرص عمر بن الخطاب على تلافيه ودرئه، وأمر الصحابي حذيفة بن اليمان ب
ر، خاصة امرأة يهودية تزوجها، خشية الفتنة بجمالهن، وهو الذي يخشى عليه فعلا في هذا العص

 مع الاندماج التام للمجتمعات عبر مواقع التواصل الاجتماعي.

إذا فاتجاه الشباب المسلم نحو الكتابيات، والذي انتشر واسعا اليوم، مفض غالبا إلى تفاقم 
ن، وتضرر المجتمع بفقدانه للتوازن بين عدد الرجال الذي يصبح أقل العنوسة في بلاد المسلمي

                                                             
 .170-166: ص ،1م(، ط2017-هـ1438الدار الشامية،  :، )تركيافقه الأسرة وقضايا المرأة( القرضاوي، 1)

 .170-166: ص فقه الأسرة،، ( القرضاوي2)

 .167: صفقه الأسرة، ( القرضاوي، 3)

 .176-171: ، صفقه الأسرةالقرضاوي،  (4)



15 
 

، ولو كان (1)خاصة وأنهن لا يجوز لهن مطلقا الزواج بغير المسلم  ،بكثير من عدد المسلمات

كتابيا، وهذا رعاية لمصلحة المسلم على مصلحة غير المسلم، ومصلحة المجتمع العامة على 

 التزوج بالكتابية وفق فقه الموازنات، وفقه الأولويات.المصلحة الخاصة لمن أراد 

في هذه المسألة على -رضي الله عنهما-ورجح الشيخ مذهب عبد الله بن عمر وعمر بن الخطاب

رأي الجمهور نظرا لتغير الملابسات والظروف، والفتوى تتغير بتغير الزمان والمكان 
وأن شخصية قد ضعف،  ثقفةمرأة المالرجل على ال "أن سلطان :، حيث صرح بقولهوالظروف

 .(2) "غربيةالالمرأة المرأة قد قويت، وبخاصة 

 ذلك أن الأسرة في ظل غياب الوازع الديني الذي يضع الأسرة في سياج محاط بالحقوق
لتحرر اوالواجبات، وتحقيق مصالحها ودرء المفاسد عنها، قد ولى إلى حد معتبر، كما أن حدة 

وتعهد  ،ة الأسرةبلغ أوجه، فما عساه الرجل يفعل مع امرأة لا شأن لها برعاي لدى المرأة الغربية قد

وجية وفق المرأة الغربية لا تسطر الحياة الزوالأبناء في غيبته، والحرص على مصالح الأسرة، 
لمكلف مهما بما تعيشه من حالة التحرر الذي لا حدود له، فالإسلام يأمر ا ،ما يسطر في الإسلام

بخراب  المفاسد التي تنبئ عادة تجنبرية أن يتقيد بما يجلب مصالحه الشرعية، وينال من الح

نفراط من الأسرة، فحرية الزوجة والزوج في الإسلام مقيدة بتعاليم حفظ الكيان الأسري من الا

 عقيدة وشريعة هي التي رفعت من شأنه وكرامته.

 المرأة:في فتاوى للشيخ أثر التجديد المقاصدي المطلب الثاني: 

من أعظم القضايا التي تناولتها كل الأطراف بالحديث من حيث التحليل والحكم  قضايا المرأة
عليها، والدعوة إلى الترشيد أو إلى الانحراف، والتحريف في حقيقتها وتحقيق حقوقها، والظلم 

الخطاب  والإنصاف، والإفراط في اعتبارها والتفريط في التعويل عليها، وفيها يجمل الشيخ فصل

بقوله: "لا توجد قضية التبس فيها الحق بالباطل، واختلط فيها الصواب بالخطأ، ووقع فيها الغلو 

 .(3)معاتنا الإسلامية"توالتقصير، مثل قضية المرأة في مج

ل كولكن السؤال الذي ينبغي الإجابة عنه هو: ما الذي جعل قضية المرأة تصعد وتتصدر 

 ل الشيخ؟المسائل في هذا العصر كما قا

الحقيقي  الفهم فيالجواب متضمن في اجتهادات الشيخ المقاصدية التي أعادت النظرة الحقيقية 

ل بقضايا للتشريع، فأوقعت المجتمعات بمختلف أطيافه، وبكل مستوياته في الحرج وكثرة الانشغا

 المرأة. 

مرأة، بضرب قضايا ال وبينه من خلال فتاويه في ،وللبيان سأكتفي بالإجابة بما ذهب إليه الشيخ

لاختلاط، امثالين بارزين احتدما النقاش وكثرت الإشكالات حولهما في هذا العصر، وهما: مسألة 

 ومسألة عمل المرأة خارج البيت، على النحو الآتي:

باحة، إلا الأصل في عمل المرأة أنه مباح، لأن الأصل في الأشياء الإ مسألة عمل المرأة:أولا: 

 على حرمته.إذا دل الدليل 

                                                             
 .176-171: ص فقه الأسرة،القرضاوي،  (1)

 .175،176: ، صفقه الأسرة( القرضاوي، 2)

 .447 :، صفقه الأسرةالقرضاوي،  (3)



16 
 

وقد ذهب الشيخ إلى أنه قد تعتريه أحكام تكليفية أخرى بحسب الحاجة إليه، فقد يكون مستحبا 

أو واجبا إذا كانت أرملة أو مطلقة يتطلب الأمر منها أن تعول نفسها خير لها من أن تسأل الناس 

 .(1) أعطوها أو منعوها

أو لا يحقق  ،إذا كانت الزوج معسرا كما يتحدث حال الواقع عن احتياجها لسد حاجات الأسرة

وخاصة في هذا الوقت المعاصر، الذي سادت فيه  (2) الاكتفاء الميسور للاستجابة لمطالب الأسرة

 النظرة المادية.

لَا نَسْقِي حَتَّى  ولهذا ما يدل عليه من الكتاب في عمل ابنتي الشيخ الكبير، قال تعالى: "قَالتَاَ

عَاء،   (.23وَأبَوُناَ شَيْخٌ كَبيِر")القصص:يصُْدِرَ الر ِ

بن العوام  لزوجها الزبير-رضي الله عنها-كما يدل عليه الأثر في مساعدة أسماء بنت أبي بكر 

 في أعماله.

، الذين شددوا الخناق (3) كما أن هذه المسألة قد راج فيها التجاذب بين أهل التنطع وأهل التسيب
بمنعها حتى من المسجد وعارضوا نص الحديث القائل: "لا تمنعوا على المرأة حتى أصدروا حكما 

، حتى أضحت ضحية لا تعلم ولا تعقل من أمور الدنيا ولا الآخرة شيئا، (4)إماء الله مساجد الله"

 فمثلت تلك الشخصية الجاهلة بكل ما يصلح أمر دنياها وأخراها.

في الحياة،  لا تعرف ما هي أولوياتها أما تيار التسيب فقد جرها من الخروج من بيتها إلى حيث

خلاقها أو ينكس وما يحقق لها السعادة الحقيقية، فتباشر أي عمل ولو كان مما لا يحفظ كرامتها أو أ

 فطرتها.

د للمرأة لكن مقاصد التشريع الإسلامي قد حسمت أمر عمل المرأة على الوجه المشروع، لا تري

د بما هذا العصر الذي أصبح فيه البيت محلا للفسا أن تبقى حبيسة الظلم والجهل، وخاصة في

جتماعي قد تنشره القنوات الفضائية، وتتابعه المرأة من داخل بيتها، كما أن مواقع التواصل الا
ترى أدنى  أصبحت لا تكادوفتحت المجال واسعا أمام الفساد في البيوت، حتى انغمست فيه المرأة 

 تنتبه لتقيم شطر دينها.أولوية لأسرتها، أو تصنع نفسها، أو 

لمرأة للعمل، افإذا درسنا مفاتيح الفساد، وأمعنا النظر فيها، سوف لن يبق معنى للحديث عن منع 

 .أو تسبب في تضييع مصالح الأسرة واستيفاء حقوق الزوجية فيها ،إلا ما كان فيه تخلف

اجب إذا وأو  ،مستحب وإذا كان عمل المرأة مما يحقق مصالحها المادية أو الأسرية، فهذا أمر

 .كما تقدم بيانه وصل الأمر حد الحاجة وسؤال الناس

بل قد ذكر الشيخ أن تكون حاجة المجتمع إليها أكبر بكثير من مصلحتها الخاصة، كما في 

بعض الأعمال، مثل التطبيب والتمريض والتعليم، ونحو ذلك مما يحقق مصلحة اجتماعية عامة، 

                                                             
 .612: ، صفقه الأسرةالقرضاوي،  (1)

 .612: ، صفقه الأسرةالقرضاوي،  (2)

 .602: ، صفقه الأسرة( القرضاوي، 3)

. أبو الحسين مسلم 900الحديث ، رقم 6: ، ص2: كتاب الجمعة، باب حدثنا عبد الله بن محمد، ج الجامع الصحيح،( البخاري، 4)

(، باب خروج النساء ه1431دار إحياء التراث العربي،  :، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، )بيروتمسلم صحيحبن الحجاج، 

 .136الحديث ، رقم 327: ، ص1: إلى المساجد، ج



17 
 

وهذا الاجتهاد هو عينه إعمال ، (1) ة مع المرأة على معاملة الرجال معهاوتقديم أولوية تعامل المرأ

لمقصود الشرع في الحكم على عمل المرأة حال المنع، وحال الاستحباب، وحال الوجوب، وكل 

 حكم يقتضي تحقيق مصلحة شرعية.

جب وأرى أن عمل المرأة في هذه الحالات بين الواجب الكفائي إذا وجد من يقوم به، والوا

وهذا لا يعني أن تنساق المرأة وراء أي عمل، بل لا بد . العيني إذا لم يوجد غيرها على مباشرته

 :(2)، كما بينها الشيخ في النقط الآتية من شروط يخضع لها عمل المرأة

ر جائز أن يكون العمل مشروعا، لمنع ما ينجر عليه من مفاسد، كالذي يكون في خلوة، أو غي -

 خمر...لذاته كبيع 
ا ينجر عن الالتزام بآداب الخروج والدخول والتعفف في القول والفعل، حتى لا تنتشر مفسدة م -

 الخضوع بالقول أو التبرج وغيره.

حقوق بألا يؤدي عملها إلى إهمال ما هو أوجب منه من تربية الأبناء ورعايتهم، والقيام  -
 الزوجية وغيرها

 .طاللويات، وألا يعود الفرع على الأصل بالإبباب العمل بفقه الأووهذا كله يدخل في  

 مسألة الاختلاط:ثانيا: 

في كل  يقصد بالاختلاط هنا الاختلاط بين الرجل والمرأة، وهي مسألة قديمة حديثة، تتجدد

كمه في حعصر، ولكل عصر ظروفه وملابساته التي تأخذ فيها الفتوى مجراها الذي يناسبها، فما 

ا الاستحداث ه جميع أطر الحياة اختلافا لم يسبق له نظير، زمن كثر فيههذا العصر الذي تغيرت في

 وتعقدت فيه صور المعاملات والعلاقات؟

هل كل اختلاط محرم؟ وإن كان غير ذلك، فمتى يكون جائزا وما صورته في نظر الشرع؟ 

ع وإن كان غير ذلك، فما هي ضوابط الشر (3)وهل أن خارج البيت جعل للرجال دون النساء؟
التي ترسم الحدود الآمنة أو الصورة الجائزة التي توافق روح التشريع وأهدافه العامة لخروج 

 ؟أة واختلاطها بالرجلالمر

شريعة كل هذه الأسئلة قد أجاب عنها الشيخ القرضاوي بنظر مقاصدي يهدف إلى إثبات أن ال

 حاكمة لتصرفات الخلق في كل عصر مهما تغير الزمن واختلف.

بقوله: "مشكلتنا أننا في أكثر القضايا الاجتماعية والفكرية، نقف بين طرفي الإفراط  كما أجاب

والتفريط، وقلما نهتدي إلى التوسط الذي يمثل إحدى الخصائص العامة والبارزة لمنهج الإسلام 
د ، فالمشكلة يراها الشيخ في عدم التوسط في النظر، فإما أن نفرض عليها التقالي(4)ولأمة الإسلام"

الغربية، المتسمة بالانحراف والإباحية، والتحلل من ربقة التكليف الشرعية، والخروج عن 

وإما ، الفطرة، وكل هذا جر ما جر من الويلات والمفاسد والشرور التي هدمت المجتمع والأمة
باتباع طرف ادعى التدين في معاملته للمرأة، ففرض عليها تقاليد تحمل سوء الظن بالمرأة 

                                                             
 .613: ص فقه الأسرة،( القرضاوي، 1)

 .614، 613: ص فقه الأسرة،القرضاوي،  (2)

 .31: مكتبة وهبة(، ص :)القاهرة فتاوى المرأة المسلمة،( القرضاوي، 3)

 .31: ص ،فتاوى المرأة( القرضاوي، 4)



18 
 

وبقدراتها العقلية في إدارة أمورها على وجه الحكمة، مما أوقعها في الحرج والضيق، والمشكلة 

 .(1)أن ما يقوم به هذا التيار أنه قد نسب رأيه إلى الدين، بناء على فهم له أو منهج اتبعه

والاختلاط في نظر الشيخ مصطلح دخيل على التراث الإسلامي، مما يدل على أن معناها مما 

يريح حس المسلم لكثرة ما يعنيه من المعاني التي لها نوع من التوجه السيء، إلا أن نظرة  لا

الشرع لا تحكم عليه من وجهه العام، بل ينظر فيما استعمل على وجه الخصوص، وهو مسألة 
الاختلاط بين الرجال والنساء في الحياة العامة، بحيث ينظر فيه من جهة ما يحققه من المصالح، 

 .(2) يدفعه من الضرر الذي يخشى منه، وما يراعى في ذلك من اعتبارات الشرعوما 

ولتأصيل هذه المسألة وفق ما قصده التشريع الإسلامي فقد بين فيه صفة الاختلاط في عهد 
النبي صلى الله عليه وسلم، والذي لم تكن فيه المرأة بمعزل عن الحياة والمجتمع؛ فقد كانت تشهد 

 .(3) ة والجمعة والعيدين، حتى جعل لهن مجلسا مع النبي صلى الله عليه وسلمالصلوات كالجماع

وكما هو معلوم كيف كانت النساء يشهدن المعارك والغزوات، بل تعدى أمرهن إلى النشاط 
كما كان من أمر أم  ،(4)الحربي، في التمريض والتطبيب والإسعاف ورمي السهام وحتى القتال 

-وقد عين عمر بن الخطاب ، من الأعمال التي توحي بمخالطة الرجالعمارة يوم أحد، وغيرها 

ومحادثة موسى لابنتي الشيخ ، الشفاء بنت عبد الله العدوية محتسبة في السوق-رضي الله عنه

 ما تقدم، فساعدهما في عملهن، ولم يتحرج أي طرف منهما.كالقرآن  هوضح فيماالكبير 

الخروج وحبسها في البيت هي عقوبة قررها التشريع في ومن جهة أخرى فإن منع المرأة من 

حق الزانية في أول ما نزل من العقوبات، التي نسخت بحد الجلد، فلا يستقيم عند ذي عقل أن 
يكون البيت صفة ملازمة للمرأة دون تطلعها إلى الخارج، والمشاركة في الحياة العامة وهي بريئة 

 .  (5) من كل ذنب

ه الهادف شأن كثيرة جدا لا حصر لها، وهي ما تدل على أن الاختلاط بمفهوموالأدلة في هذا ال
 ،عامة والمقصود في رفع الحرج أمام المرأة لقضاء حوائجها، أو أداء منافع ومصالح خاصة أو

لحة بل ومطلوب إذا كان غرضه تحقيق مص ،أو حتى ما فيه خدمة للعباد والمجتمعات هو جائز

 شرعية عامة.

جب الذي يجعل هذا الاختلاط جائزا، أن يرافقه في بلوغه قصده وهدفه ما يوافق إلا أن الوا

: الالتزام بغض البصر، وستر قد أجملها الشيخ فيقصد التشريع وروحه من الآداب والضوابط 

العورة، وإلزام لباس العفاف والحياء مما يحقق السترة الشرعية بأوصافها المرعية في شروط 
اب في الكلام والمشي والحركة، وتجنب المغريات والمثيرات من الروائح الحجاب، ولزوم الآد

والعطور، والابتعاد عن الخلوات لأنها أكبر الذرائع إلى الحرام وغيرها مما شرعه الله من الأحكام 

                                                             
 .31: ، صفتاوى المرأة ( القرضاوي،1)

 .33: ص فتاوى المرأة،القرضاوي،  (2)

 .34و33: ، صأة، فتاوى المر( القرضاوي3)

 .37: ص ،مرأةفتاوى ال( القرضاوي، 4)

 .40ص فتاوى المرأة،( القرضاوي، 5)



19 
 

والآداب التي يجب على المرأة أن تلتزم بها حتى لا تقع فيما يحرم من الاختلاط، والابتعاد عن 

 .(1)لاختلاط إلا ما يقضى به الغرض وتحصل به الغاية المشروعةالتوسع في ا

ما ما سواه التي تدل على جواز الاختلاط بمفهومه الهادف، أالمقاصدية فهذه جملة الاستدلالات 

ا كان فيه ممن الاختلاط الذي يؤدي إلى هدم الأخلاق، أو انتهاك الحرمات واقتراف الكبائر، أو 

لدين فهذا لا يجوز، لأنه يؤدي إلى الفتن ويفضي إلى مفاسد في اشبهة الوقوع في الحرام، 

 والعرض، وانحراف الفطرة وانطلاق الشهوات وسوء الأخلاق.

 

 خاتمة:

من  بعد عرض أهم مضامين هذا البحث ومناقشة جزئياته تم التوصل إلى أن النظر المقاصدي

بيانه من لامية في هذا العصر، وأنجع المناهج الشرعية التي تساهم في تجديد واقع الأمة الإس

 خلال ما يأتي من النتائج:
ذي ، والصلاحية الشريعة الإسلامية لكل زمان ومكانإن النظر المقاصدي مما يحقق مبدأ  -1

حكام ظهر بصورة واضحة في اجتهادات الشيخ في أغلب فروع الشريعة، سواء في استنباط الأ

حظ والسياسي والاقتصادي كما تبين ولو ومعالجة المستجدات، أو في الإصلاح الاجتماعي
 في عموم كتاباته. 

ن المناهج إن اعتماد الشيخ للنظر المقاصدي الذي صبغ أغلب مؤلفاته ينبئ بكون هذا النوع م  -2

ن الذي يتعرض للهجمة الشرسة م حتمية اقتضتها حالة العصر الحاضر،في النظر الشرعي 
نية إيجاد بعادها عن هويتها من جهة، ومن جهة ثاأعداء الدين في تمييع الساحة الإسلامية وإ

طق الحل الحل الشرعي المقنع أمام عصرنة العقل وحصره في النظر المادي الذي لا يقتنع بمن

 .اضرةوالحرمة الشرعية، نحو منهج تحفيزي ترغيبي تعليلي يحقق قوة الإقناع للعقلية الح
مح الذي ظهرت عليه ملا الاجتهاديلتحريك العقل إن النظر المقاصدي هو أنجع المناهج  -3

، فكان الجمود التي يهيئ لها قصور بعض أنواع الفكر والفهم للفقه الإسلامي ونصوص الشرع

صيانة  اعتماد الشيخ للتجديد المقاصدي في الطرح الفقهي خاصة، ضمانة حقيقية وواقعية في
 نزلاق في مهاويالتصرفات وأنواع التوجهات الفكرية، الحاضرة والمستقبلية، من الا

م الاستحداث، أو الخنوع للفهم المختزل والمعطل لقصد الشارع ومراده؛ لبعث المفاهي

 مكان.دون إفراط أو تفريط، في كل زمان وبالقصد والاعتدال والوسطية الحضارية المتسمة 
الحياة  يكشف النظر المقاصدي لقارئ كتب الشيخ أن الشريعة واقع ونظام حقيقي ميداني يكفل -4

ا من جديد الآمنة للبشر كافة؛ المسلم وغير المسلم، لأنه يصنع نهضة النظم الحياتية ويبعثه

 نحو التطور والتصحيح لكافة الانحرافات والخروق والسلوكات التي حادت عن الفطرة،
ية والمعنوية ويقطع الطريق أمام الكثير من الادعاءات الغربية في كفالة الإنسان وحقوقه الماد

أسرى وت الكثير من الويلات والشرور على المجتمعات الإسلامية، في جعلها رهائن التي جر

 لتحقيق أهدافها المقيتة.
النظر المقاصدي مكن الشيخ من الربط بين فروع الشريعة وجعلها كلا متكاملا، بالمزج بين  -5

النص  الأداء الاجتهادي الفقهي والترشيد، وهذا نوع من التجديد الذي يصور بعث منهج فهم

الشرعي الذي يصور الحكم الفقهي مع بيان فائدته وثمرته على مستوى تصرفات المكلف 
                                                             

 .41،42: ص فتاوى المرأة،القرضاوي،  (1)



20 
 

جبرا لخطأ التخصص الذي دعت إليه المؤسسات الأكاديمية، الجامع ونفسيته، ويعد هذا المنهج 

مما أدت إلى تعرية بعض التخصصات عن الروح التشريعية التي تبعث في الذات روح 
قامة، والثبات على المعاني الفطرية السليمة، والتي أحبطت الجانب التربوي التمسك بها والاست

للتشريع في مواد وإجابات شرعية جافة تسقط فائدة إنزال الوحي، وغاية بعث الرسل، وهي 

 تجديد التوحيد والتشريع في نفوس الخلق للربط بين الهيكل والمحتوى، وبين الجسد والروح. 
في الانتقال من  والإضافات الجديدة في مجال الكليات الشرعية ساهمت النظرة التجديدية -6

رعاية مصالح المكلف والفرد إلى رعاية مصالح الأسرة والمجتمع والأمة، وهي نقلة واضحة 

في الاجتهاد المقاصدي للشيخ، تبين شمولية التشريع في معالجة قضايا الإنسان؛ أفرادا 
 وجماعات، أسرا ومجتمعات، أمما ودولا.  

كشف النظر المقاصدي الذي اعتمده الشيخ أنه من أنجع الوسائل في معالجة المسائل الخاصة  -7

بالمرأة والأسرة، باعتبارها أهم المحاور التي استغرقت اهتمام المفكرين والمصلحين في 
العصر الحاضر، والتي استطاع الشيخ وضعها ضمن الوضع الطبيعي المقصود شرعا، 

 ، إلى فتاوى الاستقامة، الرقي، والوسطية.من الضوابط عجيز والتحرروتحريرها من فتاوى الت

 توصيات: 

تطوير الدراسات الشرعية، وربطها بالدراسات بحسب ما حققه البحث من النتائج فإنه يوصى ب -

الكونية من خلال الدراسة المقاصدية؛ لما تملكه هذه الأخيرة من القدرة على نقد وتقويم العلوم 

نية، لتصويب أو تثمين ما وصل إليه العقل العلمي، أو حتى بناء العلوم الأخرى والمعارف الكو
وفق ما تقدمه النصوص الشرعية من مقدمات تسهل عناء البحث، وتختصر نوعا من الجهد 

 والوقت في اكتشاف مكنونات الكون.

العقل الاستعانة بالنظر المقاصدي في تصوير الحلول والآليات الميدانية التي تمكن نقل  -
الاجتهادي من التأصيل والتنظير والتنزيل، إلى واقع التطبيق والإجراء في حياة الخلق، لضمان 

 تكييف فعلي لمقتضيات التشريع، وتحقيق مقاصده في مجتمع الخلق.

 المصادر والمراجع:

 بالعربيةأولا: 

 المصادر:

 ،1، ط(مؤسسة النور :الرياض)الآمدي، على بن محمد، الإحكام في أصول الأحكام،  -1
 هـ.1387

 :مصر)البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل، الجامع الصحيح، تحقيق جماعة من العلماء،  -2

 هـ.1311 (المطبعة الأميرية الكبرى
الحاكم، أبو عبد الله محمد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين بتعليقات الذهبي، تحقيق  -3

 م.1990ـ هـ1411 ،1ط ،(دار الكتب العلمية :بيروت)مصطفى عبد القادر عطا، 

الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، تحقيق حمدي بن عبد المجيد السلفي،  -4
 .2، ط(مكتبة ابن تيمية :القاهرة)

العز، أبو محمد عزالدين بن عبد السلام، قواعد الأحكام في مصالح الأنام، مراجعة وتعليق  -5

 ـه1414، طبعة جديدة، (مكتبة الكليات الأزهرية :القاهرة)عبد الرؤوف طه صعد،   م.1991ـ
 الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد: المستصفى من علم الأصول.  -6



21 
 

نفائس الأصول في شرح المحصول، تحقيق عادل القرافي، شهاب الدين أحمد بن إدريس،  -7

 م.1995ـ هـ1416، (مكتبة نزار مصطفى الباز)أحمد عبد الموجود، علي محمد المعوض، 
 :بيروت)مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي،  -8

 .1431، (دار إحياء التراث العربي

 المراجع:

، (مكتبة وهبة :القاهرة)القرضاوي، أبو محمد يوسف عبد الله، أولويات الحركة الإسلامية،  -1

 .م1990

 :القاهرة)القرضاوي، دراسة في فقه مقاصد الشريعة بين المقاصد الكلية والنصوص الجزئية،  -2
 .م2008، 3، طم2007، 2، طم2006، 1، ط(دار الشروق

 .(مكتبة وهبة :هرةالقا)القرضاوي، فتاوى المرأة المسلمة،  -3

 .م2017ـ هـ1438، 1، ط(الدار الشامية :تركيا)القرضاوي، فقه الأسرة وقضايا المرأة،  -4
 م.1996ـ هـ1416، 2، ط(مكتبة وهبة :القاهرة)القرضاوي، في فقه الأولويات،  -5

 م.2002ـ هـ1423، 2، طق(دار الشرو :القاهرة)القرضاوي: كيف نتعامل مع السنة النبوية،  -6

 .(مكتبة وهبة :القاهرة)القرضاوي، مدخل لمعرفة الإسلام،  -7

 ثانيا: بالأجنبية:

References: 

1- Al-Āmidī, ‘Ali b.Muhammad. Al-Ihkām fī ’Usūl al-Ahkām, (in arabic)  
.Al-Riyād:̣ Mu’assasat al-Nūr, 1387. 

2- Al-Bukhārī, Abū ’Abd Allāh Muhammad b.’Ismā‘īl. Al-Jāmi‘ al-

Sahīh, (in arabic). Ed. Jamā‘a min al-‘olamā’. Al-Kāhira: Al-Matba‘a 
al-Amīriya al-Kubra. 1311. 

3- Al-Ghazālī, Abū Hāmid Muhạmmad b. Muhạmmad. Al-Mustasfā min 

‘Ilm al-’USūl, (in arabic).  
4- Al-Hākim, Abū ‘Abd Allāh Muhạmmad b. ‘Abd Allāh. Al-Mustadrak 

‘ala Assahīhaayn, (in arabic). Ed. Mustạfa Abd Alqādir ‘Atạ̄. Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiya. 1411h/1990m. 
5- Al-‘Izz, Abū Muhạmmad ‘Izu al-Dīn b. ‘Abd al-Salām. Qawā’id al-

Ahḳām fī Masālih al-’Anām, (in arabic). Ed. ‘Abd al-Ra’ūf Tạha Sa‘d. 

Maktabat al-Kuliya al-’Azhariya. 1414/1991m. 
6- Al-Qarāfī, Shihāb al-Dīn Ahṃad b. ’Idrīs. Nafā’is al-’Usūl fī Sharh ̣al-

Mahṣūl, (in arabic). Ed. ‘Adil Ahmad ‘Abd al-Maawjūd. ‘Ali 

Muhammad al-Mu’awwad.̣ Maktabat Nizār Mustạfā al-Bāz. 
1416/1995m. 

7- Al-Qaradạ̄wī, Abū Muhammad Yūsuf ‘Abd Allāh. ’Awlawiyāt al-

Ḥaraka al-’Islāmiya, (in arabic). Al-Qāhira: Maktabat Wahbā. 1990. 



22 
 

8- Al-Qaradạ̄wī, Dirāsa fī Fiqh Maqāsid al-Sharī’a Bayna al-Maqāsid al-

Kuliya wa al-Nusụ̄s ̣al-Juz’iya, (in arabic). Al-Qāhira: Dār al-Shurūq. 
2008. 

9- Al-Qaradạ̄wī, Fatāwā al-Mar’a al-Muslima, (in arabic). Al-Qāhira: 

Maktabat Wahba. 
10- Al-Qaradạ̄wī, Fqh al-Usra wa Qadāiyā al-Mar’a, (in arabic). 

Turkiyạ̄-Al-Dār al-Shāmiya, 1438h/2017m. 

11- Al-Qaradạ̄wī, fī Fiqh al-’Awlawiyāt, (in arabic). Al-Qāhira: 
Maktabat wahba. 1416h/1996M. 

12- Al-Qaradạ̄wī, Kayfa Nata‘āmal Ma‘a al-Sunna al-Nabawiya, (in 

arabic). Al-Qāhira. Dār al-Shurūk. 1423h/2002m. 
13- Al-Qaradāwī, Madkhal Lima’rifat al-’Islām, (in arabic). Al-Qāhira. 

Maktabat wahba. 

14- Al-Tạbarānī, Abū al-Qāsim Sulaymān b. ’Ahṃad. Al-Mu‘jam al-
Kabīr, (in arabic). Ed. Hāmdī b. ‘Abd al-Majīd al-Salafī. Al-Qāhira. 

Maktabat Ibn Taaymiya. 

15- Muslim, Abū al-Hụsaayn b. Al-Hajjāj. Sahị̄h ̣Muslim, (in arabic). Ed. 
Muhạmmad Fu’ād ‘Abd al-Bāqī. Beirut: Dār ’Ihỵa’ al-Turāth al-

‘Arabī.1431. 

 


	3

