
 دي واللساني العربي.في الدرس النقتأثير إعجاز القرآن الكريم  لمؤتمر الدولي:ا

 م.2023نوفمبر 21/22المنعقد: 

 : جامعة أمحمد بوقرة بومرداس.الجهة المنظمة

 .-تفسيرية دراسة– المعاني بين الترجيح في إعجازه وسْرُ  البلاغيُ  التشبيه ُ :المداخلة عنوان

 .مسالتي نبيل /د :واللقب الاسمُ

 .القرآنية القراءات /القرآن وعلوم التفسير :التخصص

 ُ ) ب (محاضر أستاذ :الرتبة

 .قسنطينة الإسلامية للعلوم القادر عبد الأمير جامعة :المؤسسة

 .نةوالس الكتاب :قسم الدين، أصول كلية

0550349758 / 0775148524 

 messalti_nabi@yahoo.com الإلكتروني البريد: 

ID: 0009-0007-1765-0906ُ

 عندُنيابةُالجامعة.الرابط: 



  نبيل مسالتي.الاسم واللقب: د/ 

 التفسير وعلوم القرآن/ القراءات القرآنية.التخصص: 
 أستاذ محاضر )ب( بـ:الرتبة: 

 جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية قسنطينة.المؤسسة: 
 كلية أصول الدين، قسم: الكتاب والسنة.

0550349758/0775148524  
messalti_nabi@yahoo.com : البريد الإلكتروني    

.-دراسة تفسيرية–التشبيهُ البلاغيُّ وسْرُّ إعجازه في الترجيح بين المعاني عنوان المداخلة:   
.2المحور رقم:   

  

mailto:messalti_nabi@yahoo.com


 القرآن جماليات على للوقوف التشبيه فن تضمنها التي البيانية الأسرار بعض على إطلاعكم فيه رمت الملخص:

 :عنه التنبيه ينبغي ما أهم ومن وترجيحا، توضيحا المقاصد عن للتعبير توظيفها في وطريقته الفنون  هذه إيراد في

 (البياني الفن   التصوير إجراء هو الكريم؛ للقرآن البلاغي الإعجاز لإظهار المثمر والبستان الخصب الميدانأن  

 .العلمي الإعجاز على الدالة الكريم القرآن آيات على  ) المجاز الكناية، الاستعارة، التشبيه،

 في يوجد لا ما البلاغي، الإعجاز بملامح يتعلق مما خصوصا؛ والتفسير عموما القرآن معاني كتب في يوجدكما  

 .كثيرة ذلك على والأمثلة ذاتهما، البلاغة وكتب الإعجاز كتب

 ودلالة بلاغة وصرفا نحوا العربية اللغة مجالات   فيالإبدع  الباحثين على يفتح القرآني الإعجاز ثم إن 

Summary 

In it, I wanted to inform you of some of the graphic secrets included in the art of simile 

to understand The aesthetics of the Qur’an in mentioning these arts and the way it 

employs them to express the purposes clearly and clearly, and one of the most important 

things that should be Warning about it:  The fertile field and the fruitful orchard to 

demonstrate the rhetorical miracle of the Holy Qur’an; It is the application of graphic 

art (simile, metaphor, metonymy, metaphor) to the verses of the Holy Qur’an that 

indicate the scientific miracle.  It is found in books on the meanings of the Qur’an in 

general and interpretation in particular. Related to the features of rhetorical miracle, 

which are not found in The books of miracles and books of eloquence themselves, and 

there are many examples of this.  The Qur’anic miracle opens the way for researchers 

to innovate in the fields of the Arabic language, grammar, morphology, rhetoric, and 

semantics. 

 



 -دراسة تفسيرية– في الترجيح بين المعاني البلاغيُّ وسرُّ إعجازهالتشبيهُ 
  :على قراءة في مصطلحات عنوان المداخلة مبناه معرفي    عبارة عن مهاد  الجانب النظري: 

 لغة واصطلاحا. التشبيه :أولا  
 التشبيه في اللغة يطلق ويراد به أحد معنيين:

يماثل بعضه بعضا لا  ، أي23الزمر:  )الله نزل أحسن الحديث كتابا متشابها(المماثلة ومنه قوله تعالى  .1
 اختلاف فيه ولا تضاد.

)هو الذي أنزل عليك الكتاب منه الالتباس تقول اشتبه عليه الأمر، فهو إذا من الشبهة ومنه قوله تعالى  .2
 7آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات( آل عمران: 

والعلاقة بين المعنين أن الالتباس بين الشيئين سببه التشابه بينهما على من لا يستطيع التفريق بينهما، وهو أمر   
نسبي، فما يكون مشتبها على شخص قد لا يكون مشتبها على الآخر، لذا قال الإمام السعدي رحمه الله )وأخر 

 ذهان.أي يلتبس معناها على كثير من الأ متشابهات(
اللفظ الد ال على مشاركة  هو: فالتشبيه اصطلاحا التشبيه أول طريق للوصول إلى المعنى الخيالي بعد الحقيقة،و    

 1 معنى.أمر لأمر في 
وإذا أردنا نشر هذ التعريف نقول التشبيه: هو إلحاق أمر بأمر في وصف برابط ملفوظ أو ملحوظ لغرض، أي أن    

 هناك ملحق وملحق به.
 هو المشب ه به.            والملحق به:ه، هو المشب   فالمحلق:   
ويسميان طرفي التشبيه، ويسميان كذلك عناصر التشبيه، وهما إما أن يكونا حسيين: تقول: الورق كالحرير في    

: النعومة، وتقول: طالب العلم كالشمس في الضياء، وإما أن يكونا معنويين )عقليان(: تقول: الجهل كالموت، وتقول
 العلم كالحياة.

 التفسير لغة واصطلاحا. :ثانيا   
حول: البيان والإيضاح، ومن ذلك قولهم: فس رت الحديث: إذا بي نته  اللّغة العربيةتدور مادة )ف س ر( في    

   وأما  3جاء في لسان العرب: "الفسْرُ: كشف المغطى، والتفسير: كشف المراد عن اللفظ المشكل"، 2وأوضحته،

                                                           
 .316الإيجاز لأسرار كتاب الطر از في علوم حقائق الإعجاز: ص   1
 .(504 /4)، مادة )فسر( فارس بنلا ،اللغة مقاييسومعجم ، (718 /2)، ، لابن دريداللغة ةجمهر   2
 ( 5/55) (فسر) مادة لسان العرب، 3



        فقد حُد  بتعريفات  كثيرة  متقاربة  متقاطعة ، ركُِزَ في غالبها على تخصصِ المفسرِ صاحب التعريفِ نفسهِ،  اصطلاحا:
الذي قال فيه: "علم يبحث عن كيفية النطق بألفاظ القرآن، ومدلولاتها، وأحكامها الإفرادية  تعريف أبي حيانولعل  

ل عليها حالة التركيب، وتتماتٌ لذلك"، أقرب وأنسب إلى ما نحن بصدده، ويظهر والتركيبية، ومعانيها التي تُُم
َ أن  معنى " " فهو علم مدلولاتها"  هو علم القراءات، وأما "كيفية النطق بألفاظ القرآنذلك عند شرحه لتعريفه فبين 

وعلم البلاغة من بيان  وبديع  راب " علم التصريف والإعأحكامها الإفرادية والتركيبيةاللغة والغريب، و القصد بـ "
" كالنسخ، تتمات لذلك" المجاز، و يلحق بـهذا "ومعانيها التي تحمل عليها حالة التركيب، ومقصوده بـ "ومعان  

  4 .وأسباب النزول، والمبهمات، ونحوها
 لبا س؛ تُظهر إعجاز التشبيه بياني    رت في قالب  بلاغي   من القرآن الكريم، فُس ِ  آيات فيهو  ي:الجانب التطبيق

 . المعاني الراجحة توضيحوإيجابا في 
بْكُمْ و ي سْت خْليفْ مين ب  عْديكُم مَّا ي ش آءُ  ر و  ﴿ تفسير قوله تعالى المثال الأول:    أْ يذُْهي ُّ ذُو الرَّحْْ ةي إين يَّش  ك م آ بُّك  الْغ نِي

 133:الأنعام﴾ آخ ريين   أ نش أ كُم ميّن ذُريّيَّةي ق  وْم  
حياتكم ومماتكم،  محتاجون إليه، فبيدهعن أعمالكم وعبادتكم إياه، فأنتم  غني وربك يا محمد  :المعنى العام للآية  

هلك فإن أردت أن أم، إني لم أخلقكم بحاجة إليكم، وإنما لأتفضل عليكم برحمتي وأثيبكم على إحسانكم، فوأرزاقك
ويكونون خيرا منكم ، في الأرض، وآت بخلق غيرهم وأمم سواهم، يخلفونكم فعلتُ  مهؤلاء الذين خلقتهم من ولد آد

 .يؤمنون بالله ورسوله ويقيمون الحق والعدل في الأرض
فهذه الآية بعد وصفه تعالى بالغنى والرحمة على وجه الكمال الذي لا يشاركه فيه غيره، هي كقوله تعالى بعد    

والله الغنِ وأنتم الفقراء وإن تتولوا يستبدل قوما غيركم ثم لا يكونوا  غن﴿بالوصفه الناس بالفقر ووصف نفسه 
 .38: أمثالكم ﴾محمد

يرى بعض المفسرين إن المراد بهؤلاء المستخلفين الجن، وقال بعضهم: إنهم ليسوا من الإنس ولا الجن  محل الخلاف:  
 لأنه أبلغ في الدلالة على القدرة.

وهذ التعليل باطل؛ إذ ليس المقام مقام بيان عجائب آثار القدرة، بل مقام الإنذار بالسنن الإلهية المؤيدة بمحفوظ    
 التاريخ. 

                                                           
 ( 1/121)البحر المحيط  4



المسلمين  بعضما يراه  وهذا القول وإن لم يكن له حظ من النظر دليلا وتعليلا، فإنه لا يشكل خطورة على غرار   
ومنهم ،  هو الذي يوجه التطور لما يشاءأن الله همعند الغرب، من خلال زعم الداروينيةموضة التطور مسايرة من 
بالتوجيه يقول ومنهم من  ،فجعل الله يوجه التطور بالطفرات والانتخاب الطبيعي جملة وتفصيلا شابه الدارونيةمن 

 .5رات أو الانتخاب الطبيعيالمباشر دون الحاجة للطف
ظام جين متكامل له القدرة ن أن هناك ، منما تقدمه لهم نظرية التطور الدارونيةلا إ اعلمي دليلا هؤلاءلا يملك و   

، وليس المقام ، وهذا هو المستحيل بعينهلي كائن صإ كائن سة ومتتابعة من أجل تطوير  حداث طفرات منظمعلى إ
فصل والتي أيدها علم الطب يسع في الرد عليهم علميا وإعجازيا من خلال مراحل تطور الجنين المذكورة في القرآن بالت

 .حديثا
 من التأويل الفاسد لآيات إلىقولهم، فلجأوا  من دليل شرعي علىلديهم فكان لابد لهم  الأنه لا دليل علميو    

ا أ نْش أ كُمْ  و ر بُّك   تعالى﴿قوله منها  القرآن نْ ب  عْديكُمْ م ا ي ش اءُ ك م  بْكُمْ و ي سْت خْليفْ مي أْ يذُْهي ُّ ذُو الرَّحْْ ةي ۚ إينْ ي ش  الْغ نِي
نْ ذُريّيَّةي ق  وْم    133 :نعاملأا سورةآخ ريين  ﴾مي

ثل هذا التأويل الآية أوضح من أن تأول بمو ، عن قوم غير البشر شارة لتطور آدمفقالوا بأن القوم الآخرين هنا إ  
فكم أهلك الله أقواما علوا في الأرض وأفسدوا فيها فأهلكهم وأعطي ملكهم لغير ذريتهم أي لذرية قوم  ،الفاسد
ن تتولوا يستبدل قوما غيركم ثم لا يكونوا وإ﴿ وليس ذرية جنس آخر كما أساءوا الفهم، قال تعالي  ،آخرين

العديد من  بل وتم تنفيذه على ؛نبياء السابقينتوجيهه لكل أقوام الأوهذا الخطاب ومثله تم ، 38محمد:  ﴾أمثالكم
وهذا دليل وشاهد تاريخي هلاكهم واستبدالهم بغيرهم من ذرية قوم آخرين، الله عن عصيانهم وإ وام الذين حكىالأق

  على بطلان زعمهم.
ليك   تعالى﴿قوله  آيتنا محل البحثوقد سبق     سورةغ افيلُون  ﴾أ نْ لَْ  ي كُنْ ر بُّك  مُهْليك  الْقُر ىَٰ بيظلُْم  و أ هْلُه ا  ذ َٰ
 .بشرية آدمية ليستبدلها بأقوام بشرية آدمية أخري ا، فهل يبقي هناك شك في أن الله يهلك أقوام131 :نعاملأا

الموضع التعقيب، كما يقال في في هذا  )مِنْ( أن معنى" :في الرد على هؤلاء ما قرره الطبري ووجه الإعجاز   
، ، لا أن الثوب من الدينار بعضٌ، كذلك الذين خوطبوا  الكلام: أعطيتك من دينارك ثوباا بمعنى: مكانَ الدينار ثوباا

، لم يرد بإخبارهم هذا الخبر أنهم أنشئوا من أصلاب قوم آخرين، ولكن معنى ذلك ﴾ أنشأكمكما  ﴿:تعالى بقوله
م أن   .6شئوا مكان خَلْق  خَلَف قوم آخرين قد هلكوا قبلهمما ذكرنا من أنه 

                                                           
 .نجا عبد اللهد. محمود  التطور الموجه وأدلة الخلق المباشر )الجزء الأول( ةأكذوب )5(
 .الطبري سورة الأنعام تفسير )6(



التقرير ويشهد لهذه  نافيا لما قاله أصحاب النظرية الداروينية، إعجازيا علميافهد الذي قرره الطبري يعد تقريرا   
تشبيه في إنشاء موجودات بعد  فهو ،﴾كما أنشأكم من ذرية قوم آخرين﴿   في قوله البلاغي التشبيه الإعجازي

البشر نشأة ثانية من ذرية من أنجاهم موجودات أخرى، لا في كون المنشئات مخرجة من بقايا المعدومات كما أنشأ 
ومما يدل  ،عليه السلام، فيكون الكلام تعريضا بإهلاك المشركين ونجاة المؤمنين من العذاب نوح الله في السفينة مع

  7 على هذا:
   أن كــــــاف التشــــــبيه في محــــــل نصــــــب نيابــــــة عــــــن المفعــــــول المطلــــــق؛ لأنهــــــا وصــــــف لمحــــــذوف تقــــــديره اســــــتخلافا

 نشاء يصف كيفية الاستخلاف.كما أنشأكم، فإن الإ
  أن وصــــف قــــوم بــــــ )آخــــرين( للدلالـــــة علــــى المغــــايرة؛ أي: قـــــوم ليســــوا مـــــن قبائــــل العــــرب، وذلـــــك تنبيــــه علـــــى

عظـــــيم قـــــدرة الله تعـــــالى أن ينشـــــل أقوامـــــا مـــــن أقـــــوام يخـــــالفونهم في اللغـــــة والعوائـــــد والمـــــواطن، وهـــــذا كنايـــــة عـــــن 
ــــــــة تباعــــــــد العصــــــــور، وتسلســــــــل المنشــــــــ ت؛ لأن الاخــــــــتلاف  ــــــــين الأصــــــــول والفــــــــرو  لا  ــــــــدث إلا في أزمن ب

 .وبين أحوال العرب المخاطبين، وبين ذلك قرون مختلفة متباعدة نوح بعيدة، فشتان بين أحوال قوم
الُُمُْ ك س ر اب  بيقييع ة    و الَّذيين  ﴿ تعالىتفسير قوله  :والثالث المثال الثاني    بُهُ الظَّمْآنُ م اء ح تََّّ إيذ ا  ك ف رُوا أ عْم  يَ ْس 

س اب هُ و اللََُّّ س رييعُ الحيْس ابي *  هُ ف  و فَّاهُ حي يْئاً و و ج د  اللََّّ  عيند  ي  غْش اهُ م وْجٌ  أ وْ ك ظلُُم ات  فيي بَ ْر  لجُّيّيّ  ج اءهُ لَْ  يَ يدْهُ ش 
هُ لَْ  ي ك دْ ي  ر اه ا و م ن ا ف  وْق  ب  عْض  إيذ ا أ خْر ج  ي د  ابٌ ظلُُم اتٌ ب  عْضُه  لََّْ يَ ْع لي اللََُّّ ل هُ  ميّن ف  وْقيهي م وْجٌ ميّن ف  وْقيهي س ح 

ا ل هُ مين    40-39:نُّور ﴾ النورنوُراً ف م 
شبه أعمالهم في  الله تعالى لأعمال الذين كفروا بتمثيلين، شبهالكريمتين  في هاتين الآيتين :المعنى العام للآيتين   

 .  الأول بسراب بقيعة،  سبه الظم ن ماء، وشبهها في الثاني بظلمات في بحر لجي  
المؤمنين الذين نو ر قلوبهم وعقولهم بنوره،  حال-آياتتقد م من  فيما-ذكرا قبلهما أن الله تعالى ومناسبتهما لم   

والأرض، وتبلور في بيوته، التي أذن أن ترفع، ويذكر فيها اسمه، فعبدوا ربهم مخلصين له  السماواتالذي تجل ى في 
الدين، وعمَروا بيوته بالذكر والتسبيح، لا يشغلهم عن إقام الصلاة، وإيتاء الزكاة شاغل، ولا يصرفهم عن ذلك 

، يخافون يوماا تتقلب فيه القلوب والأبصار، فلا تثبت على شيء من الهول والكرب والاضطراب، يعلقون صارف
 رجاءهم بثواب الله، الذي وعدهم. 

                                                           
    8/87 : ، محمد الطاهر بن عاشوروالتنوير رالتحري )7(

https://www.islamweb.net/ar/library/index.php?page=bookcontents&idfrom=862&idto=862&bk_no=61&ID=871#docu


:﴿ يخطر لهم ببال؛ وذلك قوله تعالى اعفاا، ويزيدهم من فضله ما لموعده، فيجزيهم ثواب أعمالهم مض و قق الله   
لْغُدُويّ و الْْص الي  فيي بُ يُوت  أ ذين  اللََُّّ  ا اسْْهُُ يُس بيّحُ ل هُ فييه ا باي *ريج الٌ لاَّ تُ لْهييهيمْ تِي ار ةٌ و لا  ب  يْعٌ ع ن  أ ن تُ رْف ع  و يذُْك ر  فييه 

إييت اء الزَّك اةي يَ  افُون  ي  وْماً ت  ت  ق لَّبُ فييهي الْقُلُوبُ و الْأ بْص   ةي و  إيق امي الصَّلا  لُوا  ارُ ذيكْري اللََّّي و  ُ أ حْس ن  م ا ع مي *ليي جْزيي  هُمُ اللََّّ
س اب ُ ي  رْزُقُ م ن ي ش اءُ بيغ يْري حي ن ف ضْليهي و اللََّّ  . 38-36النور:  ﴾و ي زييد هُم ميّ

سبحانه، وأغلقوا دونه بصائرهم وأبصارهم،  الذين أعرضوا عن نوره حال الكافرين، الله تعالى وفي مقابل ذلك ذكر   
الحافلين بالحياة والحركة، على  التشبيهينوآثروا الظلمة على النور، والضلال على الهدى، فمث ل لهم ولأعمالهم بهذين 

  .مركبة من عدة أحوال د كهيئةسبيل التشبيه التمثيلي الذي يكون فيه وجه الشبه صورة مركبة منتزعة من متعد
يقتضي الأول منهما أن أعمالهم، التي  سبونها نافعة لهم في آخرتهم؛ إنما هي أعمال باطلة مخيبة لهم في العاقبة،    

  بيقييع ة  ﴾. ك س ر اب  تعالى﴿ في قوله ومهلكة لهم، 
والغمة، التي م لها ما ذكر من تناهي الظلمات  ويقتضي الثاني منهما حالها في الدنيا من أنها في الغاية من الضلال   

 أ وْ ك ظلُُم ات  فيي بَ ْر  لجُّيّيّ  ﴾. :﴿تعالى في قوله
 :اعتماد على تفكيك أركانه الأربعة وسأشرح هاذين التشبيهين شرحا بلاغيا إعجازيا   
 معاني مفردات التشبيه وأثرها في توضيح وترجيح المعاني:  
ْ يَ يدْهُ  :﴿قوله تعالىالأول في  لتشبيها   بُهُ الظَّمْآنُ م اء ح تََّّ إيذ ا ج اءهُ لَ  الُُمُْ ك س ر اب  بيقييع ة  يَ ْس  و الَّذيين  ك ف رُوا أ عْم 

ُ س رييعُ الحيْس ابي  س اب هُ و اللََّّ هُ ف  و فَّاهُ حي    39:النور﴾ش يْئاً و و ج د  اللََّّ  عيند 
بين المشبه والمشبه به، ويشترط فيه أن يكون أظهر وأبين في المشبه به من وهو الوصف الجامع  :وجه الشبه    

أعمال الذين كفروا في بطلانها، وعدم انتفا  أصحابها بها،  ربُّنا تبارك وتعالى يصوِ ر المشبه، ويتحقق ذلك عندما
قلبه، ويسعى  تعلق بهحينما يكونون في أشد الحاجة إلى ذلك النفع، بصورة سراب بقيعة،  سبه الظم ن ماء، في

وهكذا إلى أن تتقطع أنفاسه،  يديه،وكلما بلغ به سعيه مرحلة، وجده يتحرك أمامه، ويفلت من بين  إليه حثيثاا لاهثاا،
 وتخور قواه. 

وبعد هذا الجهد المتواصل، والمعاناة الشاقة يصل إلى حيث كان يخيل إليه أنه ماء، فلم يجده شيئاا؛ فتتضاعف    
تلابيبه، وليس هذا وحسب؛ بل إنه يجد نفسه فجأة أمام هول رهيب، يمسك ب وقنوطه، ، ويشتد يأسهلذلك حسرته

كذلك الكافر  سب أن أعماله في دنياه نافعةا له في آخرته، فإذا كان يوم القيامة، وقدم   ويقوده إلى حتفه وهلاكه،
 على ربه، لا يجد لها أثراا من ثواب، أو تخفيف عذاب.



، وأهل الكتاب من العموم، فيندرج فيه عبدة الأصنام ﴾ظاهرهوَال ذِينَ كَفَرُوا  :﴿وذلك في قوله تعالى :المشبه    
 ...وغيرهم، بناء على قاعدة حذف المتعلقات يفيد العموم فالمشبه به هنا غير مقيد  ، والمجوس النصارى، واليهود

  فهو عام. هكفرِ   سببِ  بوصفِ 
جملة المشبه والمشبه  قبلها، وكونالمشبه والمشبه به خبر للجملة الاستئنافية الموصولة  ﴾من ابكَسَرَ أعَْمَالُهمُْ   وجملة﴿   

الأعمال بأنها باطلة فاسدة، ليس ؛ لأن الحكم على هذه ، فالخبر الجزء المتم الفائدةبه خبر من بلاغة القرآن الكريم
ا عديم الن ل العملفلا شيء يبطكونها أعمال أولئك الذين كفروا، كونها كذلك في ذاتها؛ ولكن ل فع ويجعله فاسدا
  يجعله مثمراا نافعاا مثل الإيمان.و  مثل الكفر، ولا شيء يبقي عليه

ومعقول، والحالة المشبه بها، مرك بة من محسوس وَال ذِينَ كَفَرُوا ﴾  ﴿كما أن جملة المشبه به     
  جال هذا التشبيه دائر بين  التجسيم والتوضيح. حالة محسوسة، فيكون سرُّ  ﴾، بقِِيعَة   راَبٌ سَ  وهي﴿

 المشبه به:     
ماء ظاهرة ضوئية سببُها انعكاس الشعا  من الأرض عندما تشتد حرارة الشمس، فيظنه الإنسان  السراب:    

 لأنه ينسرب كالماء في مرأى العين، وما هو إلا وَهْمٌ، لا حقيقة له.  يجري ويتلألأ على وجه الأرض، وسُمِ يَ بذلك
 ه، بخلاف ما لو جيء به معر فاا، ويزيد ذلك من روعة التشبيهعن سراب ضئيل تاف كي يدلبالتنكير،   وجاء   

 تعلق نفس الظم ن بالأمل، ولو كان ضعيفاا تافهاا. ووجهه  والإعجاز
 ستوية، التي لا تنبت الشجر، وقيل هي جمع قا . : هي الأرض القفر المالقيعة  
ما ترقرق من الهواء في الهجير في فيافي الأرض المنبسطة؛ وكأنه ملتصق بها، جيء بالباء الدالة  ولما كان السراب هو   

 ﴾للتعبير عن هذا المعنى.  بقيعة على الإلصاق في قوله تعالى:﴿
 لقيعة والباء ما جعل الفر اء يشترط في السراب أن يكون ملتصقاا بالأرض.هذا المعنى المتلازم بين معنى ا ولعل     
يترجح ذلك على أن القيعة كالظرف للسراب، وأن السراب داخل القيعة، وحينها  فلو قيل: كسراب في قيعة، لدل     

الثاني للقيعة وهو جمع قا ، والأمر ليس كذلك حتما بدليل الواقع الحسي والتفسير العلمي الكيمائي والفزيائي  المعنى
 للسراب، وهذا وجه الإعجاز في هذا التصوير الفن للتشبيه. 

 أداة الشبيه.  
مرتبة أدنى من  في-وصورتهاحقيقتها  في-الأعمالاستعمال الكاف، دون غيرها من أدوات التشبيه، يجعل هذه    

ذلك ما وراءه من إزراء لها، واستخفاف بأصحابها؛ ونحو ذلك تشبيه أعمال  ووراء-وصورتهحقيقته  في-السرابمرتبة 
الُُمُْ ك ر م اد  اشْت دَّتْ بيهي ال ﴿:مثل الذين كفروا بربهم بالرماد في قوله تعالى ريّيحُ فيي ي  وْم  مَّث لُ الَّذيين  ك ف رُواْ بير بهيّيمْ أ عْم 



وذلك كله بخلاف ما لو ، 18 :﴾إبراهيمع اصيف  لاَّ ي  قْديرُون  مميَّا ك س بُواْ ع ل ى ش يْء  ذ ليك  هُو  الضَّلا لُ الْب عييدُ 
 استعمل أداة )كأن (.

من أخوات ظن، وهي من أفعال التشبيه كما نص على ذلك  )حسب( وهو ومن بلاغة هذه الآية استعمال فعل   
بُهُ الظَّمْآنُ م اء :﴿في قوله تعالىوذلك  ،البيانيون إلى خدا  النفس بعد خدا  البصر بهذا السراب؛ فإن  إشارة﴾ يَ ْس 

 د والاستمرار.، وجيء به على صيغة المضار ؛ ليفيد معنى التجدُّ لهفة الظم ن، وحرارة شوقه إلى الماء تغطي على عقله
إذا علمنا الفرق الدقيق بينهما في سر ذلك  ويظهر(، يظنُّه) دون، )َ ْسَبُهُ( اختار سبحانه للتعبير عن هذا المعنىو    

والِحسبانُ هو أن  كم الحاسِبُ لأحد النقيضين من غير أن  من الِحسبان بكسر الحاء، ( سِب) المعنى؛ وهو: أن  
، فيُغلِ ب أحدهما على الآخر.ف (يظنُّ )يخطر الآخر بباله، أما   هو أن يخطر النقيضان ببال الظانِ 

ا أنه نقيض الماء، فعقد عليه العزم، وراح يلهث     وهذا الظم ن عندما رأى السراب حَسِبَه ماء، ولم يخطر بباله أبدا
 شبه والمشبه به واحد.راءه، فمن بلاغة إعجاز التشبيه أنه استعمل أداة التشبيه )حسب( الدالة على أن المو 

لسراب الكاذب؛ كما خد  أولئك الذين كفروا أعمالهم الباطلة، فرأوَْها حسنة، با انخداعه :الإعجاز فيهووجه 
:﴿ أ ف م ن زيُيّن  ل هُ سُوءُ ع م ليهي ذلك قوله تعالى ، وشاهدضلالهم وضياعهموحسِبوها نافعة، وكان ذلك سبب شقائهم و 

 8فاطر:  ف  ر آهُ ح س ناً ﴾
ثم إن لفظ الظم ن بما ينطوي عليه من معنى  ائي، وقلبُه أكثرُ تعلقاا به منه،الظم ن أشد حرصاا على الماء، من الر و    

ثراء  التشبيه التمثيليالمبالغة، وبما يوحي به من معنى اللهفة والتحرُّق وشدة الحاجة، ثم شدة الإعياء والخيبة، يكسب 
ا وعمقا   .عن المعانيالتعبير  بلغ فيا، يجعلها أوخصوبة، ويعطيها بعدا

ك ظلُُم ات  فيي بَ ْر  لجُّيّيّ  ي  غْش اهُ م وْجٌ ميّن ف  وْقيهي م وْجٌ ميّن ف  وْقيهي س ح ابٌ   أ وْ  ﴿فهو قوله تعالى: الثاني التشبيه وأما   
ُ ل هُ نوُراً ف م ا ل   هُ لَ ْ ي ك دْ ي  ر اه ا و م ن لََّْ يَ ْع لي اللََّّ ا ف  وْق  ب  عْض  إيذ ا أ خْر ج  ي د   .39النور:  هُ مين نُّور ﴾ظلُُم اتٌ ب  عْضُه 

آخر يصوِ ر أعمال الذين كفروا في الدنيا من حيث خلوها عن نور الحق بصورة ظلمات متراكبة من يه تشبوهو    
 لجج البحر والأمواج والسحاب، بعد أن صُوِ رت في التمثيل الأول بصورة السراب الخاد .

التشبيه الآخرة، وهذا : أن التمثيل الأول فيما يؤول إليه أعمالهم في يفهم من كلام بعض المفسرينمحل الخلاف:    
وبدأ بالتشبيه الأول؛ لأنه آكد في الإخبار، لما فيه : "المحيط قال أبو حيان في البحرفيما هم عليه في حال الدنيا، 

من ذكر ما يؤول إليه أمرهم من العقاب الدائم، والعذاب السرمدي، ثم أتبعه بهذا التمثيل، الذي نبـ هَهم على ما هي 
  . اء به الرسول صلى الله عليه وسلم"م يرجعون إلى الإيمان، ويفكرون في نور الله، الذي جأعمالهم عليه؛ لعله



لهم؛ لأن الكفر ونسق الكفر على أعما أعمالهم، والثانية في ذكر كفرهم، وزعم الجرجاني أن الآية الأولى في ذكر   
ُّ الَّذيين  آم نُواْ يَُْريجُهُم ميّن  الظُّلُم اتي إيلَ  الن ُّوُري ﴾ :﴿ اللَُّّ ودليل ذلك قوله تعالى أيضاا من أعمالهم،  257البقرة: و لِي

، على سبيل الاستعارة التصر ية وهي التي  ذف منها المشبه ويذكر فيها المشبه أي: يخرجهم من الكفر إلى الإيمان
 .به

إِذَا أَخْرجََ  قوله تعالى:﴿ فا محذوفا دل  عليهحيث قدر مضا الفارسي: التقدير: أو كذي ظلمات وقال أبو علي   
 يدََهُ ﴾؛ فالكناية تعود إلى المضاف المحذوف. 

وكلاهما خلاف الظاهر، إذ الأصل  وعند أبي علي للكافر، لا للأعمال،فالتشبيه وقع عند الجرجاني لكفر الكافر،    
  :أوَْ ﴾ ﴿معاني كلمة  اختلافهم في مع هذا الخلاف ويتقاطعيه للأعمال كما في التمثيل الأول، أن التشب

هي للتخيير؛ فإن أعمالهم لكونها لاغية، لا منفعة لها كالسراب، ولكونها خالية عن نور الحق كالظلمات  فقيل:   
 المتراكمة من لج البحر والأمواج والسحاب. 

 .ما شئت، واختاره الجرجانيعلى تقدير: شبه أعمال الكفار بأيه وذلك 
إذا جاءت في عطف التشبيهات أن تدل على  -كما قال  –أوَْ ﴾ ﴿ وانتصر ابن عاشور كونها للتخيير؛ لأن شأن   

 تخيير السامع أن يشبه بما قبلها، وبما بعدها.
  هي للتنويع؛ فإن أعمالهم إن كانت حسنة فهي كالسراب، وإن كانت قبيحة فهي كالظلمات.  وقيل:  

ما مثِ لت أعمالهم، التي كانوا يعتمدون عليها أقوى اعتماد، ويفتخرون بها في كل واد وناد،  تقدير: إِثْـرَ  وذلك على
بما ذكر من حال السراب مع زيادة حساب وعقاب، مثِ لت أعمالهم القبيحة، التي ليس فيها شائبة خيرية، يغتر بها 

 ن، بظلمات كائنة في بحر لجي، واختاره أبو السعود.المغترو 
 هي للإباحة، على تقدير: إن شئت مثل بالسراب، وإن شئت مثل بالظلمات. وقيل: 
وقيل: هي للتقسيم باعتبار وقتين؛ فإنها كالظلمات في الدنيا، وكالسراب في الآخرة، وعلى هذا المعنى، تتخرج على   

 واختار طنطاوي كونها للتقسيم.السابق ذكره،  مذهب أبي حيان
على أن لأحد الشيئين المذكورين معها، فدل وجودها عاطفة بين التشبيهين  ضوعةمو أوَْ ﴾  أن ﴿ الخلاصة:و    

أما ما ذكروه من دلالتها على الإباحة، أو التخيير، أو التنويع، أو ل الذين كفروا كسراب، أو كظلمات، أعما
 نفسها. أوَْ ﴾ ﴿ التقسيم، فإن ذلك يستفاد من السياق، لا من

ويفهم من السياق أن التنويع ليس لتنو  الأعمال؛ وإنما هو لتنو  الأحوال الداعية إلى تشبيهها مرة بالسراب    
 الكاذب، ومرة أخرى بالظلمات الكثيفة. 



أعلَمَ الله سبحانه أن أعمال الكفار، إن مثلت بما يوُجَد، " )فتح القدير( عن الزجاج قوله: حكى الشوكاني فيو    
 .رَى، فهي كهذه الظلمات التي وصف"السراب، وإن مثلت بما ي ـُفمثلها كمثل 

 ووجه الإعجاز العليمي المستفاد من اقتران التشبيهين وعطفهما بَرف )أو(:    
دركه إلا أبناء البيئة لا يسكن الجزيرة العربية، أو جاورها، والخدا  الوهمي للسراب  يكون لمنأن تشبيهها بالسراب    

 -تشبيهها بالظلمات الكثيفة فيكون لمن لا يعرف شيئاا عن البيئة الصحراوية وأسرارها؛ لأنه يترجموأما الصحراوية، 
بالوسط الجغرافي للقرآن الكريم؛ بل لا علاقة لها بالمستوى العقلي، أو  عن صورة، لا علاقة لها -على عكس الأول

المعارف البحرية في العصر الجاهلي؛ وإنما هي في مجموعها منتزعة من بعض البلدان الشمالية التي يغشاها الضباب 
 الكثيف، وتُيط بها مياه البحار والمحيطات من كل جانب. 

على معرفة علمية بالظواهر الخاصة بقا  البحار، وهي معرفة، لم تُـتَحْ للبشرية،  وذلك يستلزم من القائل أن يكون   
واختفائه  العصر القرآني كان يجهل كلية تراكب الأمواج، وظاهرة امتصاص الضوء،فإلا بعد معرفة جغرافية المحيطات، 

نعتها الصحراء، ولا إلى ذات وعلى ذلك فما كان لنا أن ننسب هذا القول إلى عبقرية ص على عمق معين في الماء،
 إنسانية صاغتها بيئة قاري ة؛ كالتي عاش فيها محمد عليه الصلاة والسلام.

تجلى في صورة فنية بيانية مبناها على التشبيه  وهذا إعجاز جاء به القرآن الكريم إلى جانب إعجازاته الكثيرة    
 .البلاغي

 شرح مفردات التشبيه:  
قييل  لُ  ا ادْخُليي الصَّرْح   :﴿تعالى هقولة البحر: تردُّد أمواجه كولجُ   الذي لا يكاد يدرك قعره، ﴾وهوبَحْر  لجُِّ ي    و﴿

تْهُ لجَّةً  ب      .44:﴾النملف  ل مَّا ر أ تْهُ ح سي
ين  وإذا غشيهم مَّوْجٌ ك الظُّل لي د ع وُا اللََّّ  مُُْلي  :﴿تعالى مثل قوله يَـغْشَاهُ مَوْجٌ ﴾يستره ويغطيه و﴿ صيين  ل هُ الديّ
  32:لقمان﴾

ئُ السَّح اب   :﴿قال تعالى والسحاب هو الغيم، كان فيه ماء، أو لم يكن وْفاً و ط م عاً و يُ نْشي هُو  الَّذيي يرُييكُمُ الْبر ْق  خ 
ميّن ف  وْقيهي  ﴿وقد يذك ر لفظه، ويراد به الظلُّ والظلمة؛ كما في هذه الآية: أي: المحمل بالمطر، .12:الرعد﴾الثيّق ال  

ا ف  وْق  ب  عْض  ﴾. اتٌ ب  عْضُه   س ح ابٌ ظلُُم 
تجتمع ظلمة الموج الداخلي، وظلمة الموج السطحي، وظلمة السحاب مع ظلمات الأطياف السبعة، التي  وبذلك 

  دثها امتصاص الماء لتلك الأطياف.



ك ظلُُم ات  فيي بَ ْر  لجُّيّيّ  ي  غْش اهُ م وْجٌ  :﴿سبحانه عندما يصف هذه الظلمات، ينسبها إلى عمق البحر اللجي والله
 ميّن ف  وْقيهي م وْجٌ ميّن ف  وْقيهي س ح ابٌ ﴾.

ا ف  وْق  ب  عْض  ﴾؛ :﴿ثم يقول سبحانه    اتٌ ب  عْضُه  سببها ة بوكأنه يقول لنا: هذه الظلمات الكثيفة المتراك ظلُُم 
هُ لَْ  ي ك دْ  :﴿ثم عقب سبحانه على ذلك بقولهلية، والأمواج السطحية، والسحاب(، الأمواج الداخ) إيذ ا أ خْر ج  ي د 

ا  في بيان شدة هذه الظلمات. مبالغة﴾ ي  ر اه 
غير أن  من-هنا-الفاعلوجاز إضمار  لمات يده من كمِ ه، لم يكد يراها،والمعنى: إذا أخرج من ابتليَ بهذه الظ   

 يتقدم ذكره، لدلالة المعنى عليه دلالة واضحة.
لمَْ يَكَدْ يَـراَهَا ﴾؛ هل يقتضي أن هذا الرجل المقدر في هذه  واختلف علماء اللغة والتفسير في قوله تعالى:﴿    

ه، لم يرها البتة،الأحوال، إذا أ  أو رآها بعد عسر وشدة ؟  خرج يده من كمِ 
ُ لَهُ نوُراا فَمَا  بهذه الحقيقة المعنوية الكبرى، فيقول سبحانه:﴿ الآية الكريمة  تبارك وتعالىثم يختم الله    وَمَن لم ْ يَجْعَلِ اللَّ 

فقد كان العلماء إلى عهد ، ملموس لهذه الحقيقة المعنوية لَهُ مِن نُّور  ﴾.ثم تفاجئنا البحوث العلمية أخيراا بواقع مادي
ا لا يتصو   وللبرودة الشديدة لمائها للظلمة التامة فيها ،حياة في أغوار المحيطات العميقةرون إمكانية وجود قريب جدا

؛ ولكن بعد تطوير غو اصات خاصة لدراسة تلك وللضغوط الهائلة الواقعة عليها، وللملوحة المرتفعة أحيانا لذلك الماء
الكائنات الحي ة، التي تنتشر في تلك الظلمة الحالكة، وقد دارسو الأحياء البحرية بوجود بلايين  فوجلالأعماق، 

 زودها خالقها بوسائل إنارة ذاتية في صميم بنائها الجسدي تعرف باسم الإنارة الحيوية.
، العميقةمن غير الله الخالق يمكنه أن يعطي كل نو  من أنوا  تلك الأحياء البحرية  : هناوالسؤال الذي يفرض نفسه 

: الرفيعكما يتضح بعده المعنوي   ، المعجزنور الذاتي؟ وهنا يتضح البعد المادي الملموس لهذا النص القرآني هذا ال 
ا ل هُ مين نُّور  ﴾. ﴿ ُ ل هُ نوُراً ف م    و م ن لََّْ يَ ْع لي اللََّّ
في ظلمات الجهل والغيِ  والضلال، فمن لم ينوِ ر الله تعالى قلبه بنوره، الذي أضاء الوجود كله، ويهديه إليه، فهو باق    

بـ﴿ مِن ﴾، التي يدل وجودها على استغراق النفي  ﴾النافيةمَا  ولتأكيد هذا المعنى جيء بعد﴿، لا يهتدي أبداا
 وشموله لكل جزء من أجزاء النور. 

مي ﴾  ري حْ ب   الْ فيي  آتُ نش  مُ  ال اري و  الج   هُ ل  و   تعالى﴿قوله التشبيه في  8 المثال الرابع:     24الرحْان: .ك الأ عْلا 

                                                           
 بتصرف وترتيب. مستفادة من موقع )موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة(العلمية لهذا المثال  ةالماد )8( 

 
 



 ،16:تحصوها ﴾النحلتعدوا نعمة الله لا  وإن تُصى﴿نعَِم الله سبحانه على عباده لا تعد ولا  المعنى العام للآية:   
وقد ذكر سبحانه في محكم كتابه كثيراا من النعم، التي أنعم بها على خلقه، ومن تلك النعم التي تُمل دلالات إعجازية 

سبحانه وتقديره، قاطعة المسافات الشاسعة، ومقربة الأماكن البعيدة، وموفرة  هنعمة الفُلك التي تجري في البحر بأمر 
في خلق السماوات والأرض واختلاف الليل والنهار  ﴿ إن:على الإنسان الجهد والوقت والمشقة، قال سبحانه

  164﴾البقرة: والفلك التي تِري في البحر بما ينفع الناس
الفلك وكلما مر عليه ملأ من  وعلا﴿ ويصنععليه السلام، فقال الله جل   حنو  كان أول من صنع السفن نبي الله    

 .38:﴾هود قومه سخروا منه قال إن تسخروا منا فإنا نسخر منكم كما تسخرون
فسخر منه قومه؛ لأنه بالأمس كان نبياا يدعوهم لدين الله، وبعد ذلك أصبح نجاراا، يصنع السفن التي لم تكن     

مألوفة لهم، وكانت هذه التجربة بأمر من الله تعالى ووحي منه، فعُلِ مَ صناعتها، والشروط التي تضمن لها الطفو، فقال 
وكانت أفضل  37هود:  ﴾تخاطبنِ في الذين ظلموا إنهم مغرقونواصنع الفلك بأعيننا ووحينا ولا ﴿ الله سبحانه

مادة لصناعتها الخشب؛ لأنه أخف من الماء، ويجب أن تنُشر على شكل ألواح ليزداد سطحها؛ وبالتالي تزداد القوة 
ع تسرب وأن تثبت بالمسامير، وتطلى بمادة عازلة، تمن ،أرخميدس الضاغطة عليها، وهو ما يسمى بلغة العلم بـ دافعة

 ﴾وحْلناه على ذات ألواح ودسر ﴿  الماء إليها، ما يجعلها قادرة على الطفو في البحر وعدم الغرق، قال سبحانه
 ، فهي كناية عن موصوف.هي المسامير التي تثُبت بها ألواح الخشب الدسر و13الفمر:

والجواب على هذا  كثيراا ما يتبادر إلى الذهن سؤال مفاده، كيف تطفو السفن فوق الماء من غير أن تغرق؟ و    
السؤال هو: إن السفن لا تغرق؛ لأنها تبنى ضمن شروط توافق طبيعة الطفو على سطح البحر، فيجب أن يكون 

زداد بزيادة الحجم؛ ولذلك جاء التعبير القرآني الجزء المغمور منها ضخم الحجم وأجوف؛ لذا فإن قوة دفع مياه البحر ت
 بكلمة )سخ ر( والتي تعن: ذل ل وأخضع. 

مودية، وهي قوة ع (أرخميدس دافعة فسخر الله سبحانه البحار، وجعلها تتمتع بقوة تؤثر على السفن، وفق قانون   
 (.تتجه إلى الأعلى، وتؤثر على الأجسام غير الذوابة في السائل

تزداد بزيادة  أرخميدس حيث دافعة ، وفقحاجة السفن إلى الجسم المغمورشبيه السفن في البحر بالجبال وسبب ت   
حجم الجسم المغمور في الماء؛ لذلك يكون حجم السفينة كبير، وهو شرط من شروط توازنها، فشب ه القرآن الكريم 

آياته الجوار في  سبحانه﴿ ومنالعلمية، فقال  السفن في البحر بالجبال، وهنا نجد دقة اللفظ القرآني من الناحية
  .32الشورى:﴾ البحر كالأعلام



 ﴿ والجبالتعالىفالجبال مثل الأوتاد التي نرى قسماا منها ظاهراا فوق الأرض، والآخر يكون في باطنها، قال الله    
 وهذا من أوجه الإعجاز العلمي الذي دل  عليه التشبيه. ،7لنبأ:ا﴾ أوتادا

وكما أن الجبال في الأرض تُفظ لها التوازن والاستقرار وتمنعها من الاضطراب، من خلال أوتادها، فكذلك السفن    
تُتاج مثل الجبال إلى الجزء المغمور في الماء ليحفظ لها التوازن، ويمنعها من الغرق والاضطراب، وهذا ما يدل عليه 

 10:لقمان﴾بكم ألقى في الأرض رواسي أن تميد السماوات بغير عمد ترونها و  تعالى﴿ خلققول الله 
وهكذا، تزداد دافعة أرخميدس بزيادة الحجم، ويزداد الحجم بزيادة السطح، وبالتالي تزداد قوة الضغط؛ لأن الضغط    

 .يتناسب عكسياا مع السطح
ر في هذه القوة؛ لأنه كلما بزيادة كثافة السائل، وهنا تجدر الإشارة إلى دور ملوحة البحا أرخميدس تزداد دافعةو    

ودافعة أرخميدس فيه   كبرت نسبة الملوحة كبرت الكثافة، فمثلاا البحر الميت نسبة ملوحته أكبر بكثير من غيره 
أكبر، لذا سماه علماء الفيزياء )البحر الذي لا يغرق فيه أحد!(، وبالتالي تطفو السفينة عندما يكون الوزن الحجمي 

 (.الحجمي لها، أي: )أن يكون وزن نفس حجم الجسم من السائل أكبر من وزن الجسم للسائل أكبر من الوزن
تتمتع مياه الأنهار بكثافة أقل من كثافة ماء البحار؛ لأنها عذبة ونسبة ملوحتها أقل من ملوحة البحار؛ لذا  في حين 

فكثافة ماء البحار أكبر، وقد عطف سبحانه الأنهار على البحار، فقال جل  شأنه وهو بصدد تعداد نعمه على 
تجري السفن فيها  ولكي 32:إبراهيمار ﴾الأنهلكم الفلك لتجري في البحر بأمره وسخر لكم  عباده﴿ وسخر

يجب أن تكون الأنهار واسعة وعميقة، لتزداد قوة الضغط، ونزيد حجم السفينة بما يتلاءم مع الكثافة، لتحقق شروط 
 .الطفو

: وهو يدرس الحركة من حيث مُسَبـ بَاتها، أي القوة المؤثرة عليها، يبحث عن كيف تجري السفن علم التحريكو    
 :حالتينالأول(، ونميز هنا بين  نيوتن لسفن في البحار تخضع لمبدأ العطالة )قانونفحركة ا

 .الساكن يبقى ساكناا ما لم تؤثر عليه قوة خارجية تؤدي لتحريكه الجسم الحال الأولَ:   
 .يبقى الجسم محافظاا على سرعته ما لم تؤثر عليه قوة خارجية تغيرها الحال الثانية:   

 .ما يؤثر على الأجسام فتغير من شكلها، أو سرعتها، أو طبيعتهاوالقوة: هي كل 
السفن القديمة ومنها )الشراعية( تسير تُت تأثير قوة الرياح، وهي القوة التي كانت معتمدة في زمن رسول الله و    

ه الجوار في ومن آيات﴿ صلى الله عليه وسلم، وللرياح دور كبير في تُريك السفن، وهذا واضح في قول الله تعالى
 إن يشأ يسكن الريح فيظللن رواكد على ظهره إن في ذلك لْيات لكل صبار شكور  البحر كالأعلام

فتبقى السفينة ساكنة ما لم تؤثر عليها قوة تُركها، وقوة الرياح هي المسؤولة عن إعطاءها قوة   33-32الشورى:﴾



الدفع، وهي التي تجعلها تتحرك بسرعة متناسبة مع هذه القوة، فإذا كانت هذه القوة معدومة سكنت، أما السفن 
 الحديثة فتجري تُت تأثير قوة تقدمها محركاتها، فإذا انعدمت ركدت. 

 في: إعجاز القرآن الكريم ليتجُ بالجبال تشبيه الفُلك التي تجري في البحر  والخلاصة: أن   
 داخلية كانت أم خارجية. فن تبقى ساكنة، ما لم تؤثر عليها قوة تُركهاأن الس .1
تشبيه السفن بالجبال، والجبال أوتاد، فمنها قسم لا نراه يسكن في باطن الأرض،  فظ توازنها، ويمنعها من  .2

رار، قالاضطراب والاختلال، كذلك السفن فمنها قسم مغمور في الماء لا نراه، يؤمِ ن لها التوازن والاست
 .و فظها من الغرق والاضطراب وفق نظرية أرخميدس

 .تسخير مياه البحار والأنهار وجعلها ذات كثافات مناسبة لتحمل على ظهرها السفن .3
استخدام الخشب لصناعة السفن؛ لأنه أخف من الماء، واستخدام المسامير لتثبيت الألواح الخشبية ذات  .4

 .الضاغطة، ويمنع تسرب الماء إلى داخلهاالسطح الكبير، ما يزيد من القوة 
وفي الختام هذا بعض ما تيسر ذكره من مسائل متعلقة بالتشبيه البلاغي وسر إعجازه في توضيح وترجيح  الخاتمة:   

المعاني في القرآن الكريم، رمت فيه إطلاعكم على بعض الأسرار البيانية التي تضمنها فن التشبيه للوقوف على 
ن في إيراد هذه الفنون وطريقته في توظيفها للتعبير عن المقاصد توضيحا وترجيحا، ومن أهم ما ينبغي جماليات القرآ
 التنبيه عنه: 

  البيانيُّ  إجراء التصوير الفنُّ هو  البلاغي للقرآن الكريم؛ الإعجاز والبستان المثمر لإظهار الميدان الخصب 
 الدالة على الإعجاز العلمي. آيات القرآن الكريم( على ، الاستعارة، الكناية، المجازالتشبيه)
 الإعجاز البلاغي، ما لا يوجد في لامح ؛ مما يتعلق بممعاني القرآن عموما والتفسير خصوصا يوجد في كتب

 ، والأمثلة على ذلك كثيرة.امذاته وكتب البلاغة كتب الإعجاز
 اللغة العربية نحوا وصرفا بلاغة ودلالة. في مجالاتِ  فتح على الباحثين الإبدا َ ي القرآنيُّ  الإعجاز 


	36fbeda7eb9c465ac48bcec38e9eeb01e98cc1eb775a223311006481847c039a.pdf
	2d19413a31e71a4c8d56ab9171cfd86f7be295765900a3860ce57ee84651a786.pdf
	2d19413a31e71a4c8d56ab9171cfd86f7be295765900a3860ce57ee84651a786.pdf
	2d19413a31e71a4c8d56ab9171cfd86f7be295765900a3860ce57ee84651a786.pdf

